i
:
)

. =l =SSl R CcS =

C. H. SPURGEON

A

HAST DU

MICH

LIEB

%

NEUTESTAMENTLICHE
ERWECKUNGS-PREDIGTEN




Ravensberger Bleiche 6 - 33649 Bielefeld \/ Christliche Literatur-Verbreitung

0521 947240 - info@clv.de - clv.de Bucher, die weiterhelfen

Hast du mich lieb?
Charles H. Spurgeon

Neutestamentliche Predigten
Hardcover, 288 Seiten
Artikel-Nr.: 255301

ISBN / EAN: 978-3-89397-301-9

Diese packenden Botschaften Uber Texte aus
dem Neuen Testament zielen seelsorgerlich auf
die Herzen und Gewissen der Christen. Der
begnadete Erweckungsprediger ringt darum, die
Glaubigen zur »ersten Liebe« in einem Leben der
Hingabe an den Herrn zuruckzufuhren.

Die Themen sind:

»Hast du mich lieb?«,

»Was er euch sagt, das tutg,

»Die Wasserkruge zu Kanag,

»Dankbarkeit,

»Christi Vertreter,

»Das verlorene Geldstlickg,

»Das verlorene Schafx,

»Die Annahme des Sunders,

»Jesus wusste, was er tun wollte,

»Der Verratk,

»Die Wiederherstellung des Petrus,

»Arbeite fUr Jesus,

»Joseph von Arimathia,

»Der Tod des Stephanus,

»Eine...

Wenn Sie ein "echtes" Buch bevorzugen oder
diesen Artikel verschenken mochten, konnen Sie



diesen Download-Artikel ggf. auch kauflich
erwerben, solange verfugbar.

Artikel ansehen auf clv.de


https://clv.de/Hast-du-mich-lieb/255301?affiliateCode=free-download&campaignCode=255301

LV






Charles Haddon Spurgeon

%M@
vrecall Locld @

15 ausgewihlte Predigten
mit Texten aus dem Neuen Testament

LV



Soweit nicht anders vermerkt, sind die Bibelzitate der Elberfelder
Ubersetzung 2003, Edition CSV Hiickeswagen, entnommen.

Hervorhebungen im Bibeltext sind jeweils hinzugefiigt worden.

1. Auflage 1983
2. Auflage 1985
3. Auflage 1986
4. Auflage 1993
5. Auflage 1997
6. Auflage 2003
7. Auflage 2019
8. Auflage 2024

© 1983 by CLV - Christliche Literatur-Verbreitung e.V.
Ravensberger Bleiche 6 - 33649 Bielefeld
www.clv.de

Bearbeitung: Wolfgang Biihne
Umschlag: Lucian Binder, Marienheide
Satz: EDV- und Typoservice Dérwald, Steinhagen
Druck und Bindung: FINIDR, s.r.0., Cesky Téin, Tschechien

Artikel-Nr. 255301
ISBN 978-3-89397-301-9



Hoeloal—

Vorwort zur 7. Auflage 7
Hast du mich lieb? I1
Wias er euch sagt, das tut 31
Die Wasserkriige zu Kana 47
Dankbarkeit 65
Christi Vertreter 79
Das verlorene Geldstiick 95
Das verlorene Schaf 113
Die Annahme des Siinders 133
Jesus wusste, was er tun wollte 151
Der Verrat 169
Die Wiederherstellung des Petrus 189
Arbeite fiir Jesus! 209
Joseph von Arimathia 229
Der Tod des Stephanus 249

Eine geschiftsmiflige Berechnung 269



—1892)

(1834

C.H. Spurgeon



s eenarrZ
J S e

7 \/ A

Charles Haddon Spurgeon (1834—1892) kann mit Fug und Recht
als der bekannteste Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts be-
zeichnet werden. Seine Redegabe und seine geistliche Vollmacht zog
damals vierzig Jahre lang Tausende von Zuhérern in das Londoner
»Tabernakel«.

Selbst seine gedruckten Predigten waren so kraftvoll und ori-
ginell, dass sie wie eine Wochenzeitung in hohen Auflagen gedrucke
und weltweit verbreitet wurden.

Wenn man bedenkt, dass von seinem ersten Predigtband allein
in Amerika sooooo Exemplare gedruckt und verbreitet wurden,
bekommt man einen Eindruck von der Begabung dieses Mannes,
der bereits im jugendlichen Alter von achtzehn Jahren 412 Predig-
ten gehalten hatte. Dabei erlangte Spurgeon seine Popularitit nicht
etwa dadurch, dass er den Zuhorern nach dem Mund redete und
das predigte, was die Menschen horen wollten.

Als grofler Freund der Reformatoren und Puritaner predigte
er unerschrocken biblische Wahrheiten, die ihm nicht nur Bei-
fall brachten, sondern auch heftigen Widerstand provozierten, als
anstoflig und geschmacklos beschimpft wurden und eine Zeit lang
Material fiir jede Menge Karikaturen in Tageszeitungen boten.

Obwohl durch Spurgeons Verkiindigung viele Menschen zum
Glauben an Jesus Christus kamen, war er nicht so sehr Evangelist
im {iblichen Sinn als vielmehr Erweckungsprediger. Er richtete seine



Botschaft nicht zuerst an Auflenstehende, sondern zielte auf die
Gewissen und Herzen derer, die zum Volk Gottes gehorten.
Was er unter »Erweckung« verstand, hat er in einer Predigt tiber

den Einzug Jesu in Jerusalem so ausgedriickt:

»Ich bezweifle den Wert einer Erweckung, wenn sie nicht in
der Gemeinde Gottes beginnt. Sie kann niemals drauflen ihren
Anfang nehmen und sich dann in die Gemeinde hineinarbeiten;
das entspricht nicht den Regeln geistlichen Lebens. Sie muss bei
den geistlich Gesinnten der Gemeinde beginnen, sie muss dann
die ganze Masse der Jinger lebendig machen, und danach wird
sie sich auch unter den Auflenstehenden ausbreiten und weite
Kreise ziechen. Aber sie muss daheim beginnen!

Hort dies alle, ihr, die ihr euch als Glieder der Gemeinde Jesu
bekennt, und seht zu, dass ihr nicht wie nasses Holz seid, das
nicht brennen will, und ihr damit verhindert, dass Feuer unter
den Menschen entsteht! O lasst nicht zu, dass euch der Heiland
als Hindernis in seinem eigenen Haus findet! Lasst nicht zu, dass
die Herrlichkeit Christi von denen verdunkelt wird, die ihm am
nichsten stehen und darum den grofSten Eifer zu seinem heiligen

Namen zeigen sollten!«

Spurgeons Predigten und Biicher werden auch heute noch — tiber
125 Jahre nach seinem Tod — in vielen Sprachen gedruckt und ver-
breitet. Durch seine lebendige, bildhafte, zuweilen humorvolle, aber
auch sehr direkte und »ins Schwarze« treffende Sprache scheinen sie
zeitlos zu sein und erreichen nach wie vor Menschen verschiedens-
ter kultureller Prigungen auf allen Kontinenten. Wahrscheinlich hat
es keinen Verkiindiger gegeben, dessen Biicher weltweit tiber einen
solchen Zeitraum eine so grof3e Verbreitung gefunden haben.

Der vorliegende Predigtband enthilt eine Anzahl typischer Er-
weckungspredigten Spurgeons, die mit dem Gebet herausgegeben
werden, dass sie dem Leser auch heute noch Hilfe und Ansporn sein



mogen. Was uns fehlt, sind nicht neue Methoden oder Strategien,
sondern neuer Gehorsam, zu dem Spurgeon unermiidlich bis an sein
Lebensende aufgerufen hat.

Um Spurgeons Originalitit zu wahren, sind die Predigten so
schonend wie moglich bearbeitet worden.

Moge der Herr Jesus Christus diese Botschaften mit seinem
Segen begleiten und eine echte, hingegebene Liebe zu unserem Er-
loser und zur Ehre Gottes bewirken!

Wolfgang Biihne
Meinerzhagen, im Mai 2019






Gl ad—ctee seecell Loed @

»Simon, Sohn Fonas, liebst du mich?«
(Fohannes 21,16).

A\,

7 \/ x

Das ist ein sehr kurzer und einfacher Text, und mancher kénnte es
fir sehr leicht halten, alles, was dariiber gesagt werden kann, vor-
zutragen. Ich beabsichtige aber, mich heute auf einen Punkt zu
beschrinken, und ich mochte euch bitten, diesen einen Punkt zu
erwigen. Moge der Geist Gottes unsere Herzen fiir die Betrachtung
zubereiten.

Jesus fragt Petrus, ob er Liebe zu ihm habe. Die Frage betrifft
nicht seine Liebe zum Reich Gottes oder zum Volk Gottes, sondern
sie nennt als Gegenstand seiner Liebe ihn selbst, den Sohn Got-
tes. »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?« Jesus sagt nicht: »Siehst
du nun ein, wie richtig meine Warnung war, als ich dir anbefahl,
zu wachen und zu beten? Simon, willst du von nun an dein Selbst-
vertrauen aufgeben und auf meine Ermahnungen achten?« Er sagt
nicht einmal: »Glaubst du nun meinen Lehren? Vertraust du nun
auf mich, den du neulich verleugnet hast?« Ebenso wenig fragt er:
»Gefallen dir meine Vorschriften? Glaubst du an meinen Anspruch?
Willst du mich noch als den Sohn des Hoéchsten bekennen?« Nein,
nach all diesen Dingen fragt Jesus nicht, sondern nur nach einem:
»Liebst du mich?«

Jesus spricht Petrus mit seinem alten Namen an, den er vor sei-
ner Bekehrung trug: Simon, Sohn Jonas. Er will ihn daran erinnern,



was die Gnade fiir ihn getan hat, und dann fragt er nur nach seiner
Liebe. Die Frage hat es mit der personlichen Liebe des Petrus zu der
Person Jesus Christus zu tun. Dies soll der einzige Gegenstand mei-
ner Rede sein.

Beachtlich, dass unser weiser und liebevoller Heiland den Petrus
in schlichten, deutlichen Worten nach seiner Liebe gefragt hat.
Da war kein »auf den Busch klopfen«; er kam sogleich zur Sache,
denn dieser Punkt duldete keine Zweideutigkeit und keinen Zwei-
fel. Wie der Arzt den Puls seines Patienten fiihlt, um sein Herz zu
beurteilen, so priifte Jesus den Puls der Seele des Petrus. Er sprach
nicht: »Simon, Sohn Jonas, bereust du deine Torheit?«

Reue ist eine kostliche Gnadengabe, aber Jesus hielt es fir wei-
ser, sofort nach der Liebe zu forschen, weil es ganz gewiss ist, dass
ein Jiinger, der seinen Meister liebt, tief bekiimmert ist, wenn er ihn
je verleugnet hat. Der Herr fragt seinen Nachfolger nicht nach sei-
nem Glauben, den man wohl infrage hitte stellen kénnen, denn er
hatte ja geschworen: »Ich kenne diesen Menschen nichtl« Es wire
eine hochst wichtige Frage gewesen, aber sie wurde beantwortet, als
Petrus seine Liebe bekannte; denn wer liebt, der glaubt, und nie-
mand kann einen Heiland lieben, an den er nicht glaubt.

Der Herr liefd alle anderen Punkte aufer Betracht — oder viel-
leicht sollte ich sagen: Er fasste alle Punkte in diese eine Frage
zusammen: »Liebst du mich?«

Lernt aus dieser Tatsache, dass eins not ist: Die Liebe zum Herrn
Jesus ist der Hauptpunkt, der Lebensnerv, nach dem ihr zu sehen
habt.

Diese Frage stellte Jesus dreimal, um zu zeigen, dass sie von ers-
ter, zweiter und dritter Wichtigkeit ist. Dieser Nagel sollte so richtig
fest eingeschlagen werden, denn Schlag auf Schlag traf seinen Kopf.
Mit unverindertem Ton und Blick fragte der Herr: »Simon, Sohn
Jonas, liebst du mich?«

Wenn ihr euch priift, so schaut tief in euer Herz und stellt eine
griindliche Nachforschung im Blick auf eure Liebe an. Habt ihr



Jesus wirklich lieb? Wenn ihr sonst auch scherzen mogt, nehmt diese
Sache ernst.

Denkt daran, dass der Herr Jesus diese Frage so lange an Petrus
stellte, bis er ihn damit traurig machte. Solange Petrus noch als Jiin-
ger anerkannt wurde, muss er bereit gewesen sein, den strengsten
nur moglichen Tadel hinzunehmen; deshalb war es nicht leicht, ihn
traurig zu machen. Unser Herr zdgert lange, einem aufrichtigen
Herzen Schmerz zu verursachen; doch bei dieser Gelegenheit wie-
derholte er aus weisen Griinden seine Frage, bis er die ungeheilte
Wunde des Petrus schmerzlich beriihrte. Eine dreifache Verleugnung
erforderte ein dreifaches Bekenntnis. Der Schmerz, den Petrus dem
Herrn zugefiigt hatte, wurde durch den Schmerz, den er nun fiihlte,
ins Gedichtnis zuriickgerufen.

Wenn ich nun heute Morgen diese Frage nachdriicklich stelle, bis
ich einige von euch traurig mache, bis ich mich auch selbst traurig
mache, darf mich dafiir niemand tadeln. Euch zu trésten wiirde ein
gutes Werk sein, aber manchmal mag es besser sein, euch zu betrii-
ben. Nicht immer ist siifSe Speise das Beste, was wir euch bringen
kénnen; bittere Arznei ist manchmal dienlicher. Mit wahrer Liebe
ist mehr oder weniger stets Schmerz verbunden. Nur wer Liebe heu-
chelt, geht ohne dngstliche Frage und Herzenserforschung durch die
Welt. Es ist weit besser, wenn ich euch heute traurig mache und ihr
euer Herz erforscht, als dass ihr euch sicher fiihlt und als Betriiger
offenbar werdet.

Wir stellten fest, dass die Frage damals von unserem Herrn selbst
gestellt wurde. Was wiirden wir denken, wenn der Herr Jesus heute
zu uns kime und an einen jeden von uns die Frage richtete: »Liebst
du mich?« Nachdem wir gerade gemeinsam Lieder zur Ehre Jesu
gesungen, uns im Gebet vereinigt und von Herzen an seiner Ver-
ehrung teilgenommen haben, wiirde es uns sonderbar vorkommen,
wenn er uns iiber unsere Liebe zu ihm befragen wiirde. Und doch
wiirde er uns eine solche Frage mit Recht stellen.

Nehmen wir an, dass dich dein Herr heute ganz allein finden



und fragen wiirde: »Liebst du mich?« Was wiirdest du bei dieser
Frage empfinden? Wiirdest du nicht betroffen sein und vielleicht
zu zittern beginnen und an ein Dutzend Griinde denken, weshalb
wohl diese forschende Frage gerade jetzt an dich gerichtet wird?
Und wenn der Herr sie dreimal wiederholte und sie jedes Mal an
dich persénlich richtete, wiirdest du es nicht als eine strenge Her-
zenspriifung empfinden?

Ich méchte gern, dass du diese Frage so personlich annimmst, als
komme sie von deinem Herrn. Vergiss, dass sie von einem Prediger
ausgesprochen wurde. Hore sie, als sei sie von Jesus ausgesprochen,
der dich durch sein kostbares Blut von Tod und Hélle erlost hat.

Jesus richtet diese Frage an dich — oder hat er etwa keine Ursache
dazu? Er nimmt dich aus der Menge heraus, schaut dich fest an und
sagt: »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Du weif$t, ob ein Grund dazu vorhanden ist, dich danach zu fra-
gen. Antworte fiir dich allein, denn er stellt die Frage an dich allein.
Kiimmere dich jetzt nicht um Nathanael, Thomas oder die zwei
Séhne des Zebedius.

»Liebst du mich?« Schligt dein Herz wirklich fiir Jesus von Naza-
reth? »Komm, Petrus, sag Ja oder Nein!«

Du sagst »Ja«, aber ist es auch so? Mdge der Herr uns Gnade
geben, eine ernsthafte Untersuchung im Blick auf diese Frage anzu-
stellen, ein ehrliches Zeugnis abzulegen und die Wahrheit, die ganze
Wahrheit und nichts als die Wahrheit auszusagen!

Es fehlt an der Liebe zu Jesus

Eine traurige, aber wahre Feststellung! Selbst in unserem Her-
zen mag vielleicht keine Liebe zu Jesus sein! Ich kenne nichts, was
irgendeinen von uns davor schiitzen kénnte. Unsere Gaben konn-
ten unsere Mitmenschen vielleicht abhalten, uns zu fragen, aber
uns selbst sollte nichts abhalten, denn gewiss gibt es nichts, was den



Herrn abhalten wird, diese Frage — »Liebst du mich?« — an uns zu
richten.

Auch Religiositit macht diese Frage nicht unnétig. Sind wir
Bekenner des Glaubens? Nehmen wir von Herzen an allen 6ffent-
lichen Veranstaltungen unserer Gemeinde teil? Ja, aber es gibt Tau-
sende, die das tun, Hunderttausende, die das jeden Sonntag tun,
und doch haben sie Jesus nicht lieb!

Meine Briider, sind nicht viele Menschen von Formen und Zere-
monien beeindrucke? Wenn der Gottesdienst dem Auge und dem
Ohr gefillt, sind sie dann nicht ganz zufrieden? Liebe zu Jesus ist
vielen der bekennenden Christen nicht in den Sinn gekommen.
Wir kennen andere, die fir eine orthodoxe Darlegung der Lehre
kimpfen; solange die Predigt dem Glaubensbekenntnis entspricht
und jedes Wort genau und korrekt ist, sind sie zufrieden; aber von
der Liebe Jesu werden sie nicht bewegt. Der Glaube ist ihnen keine
Herzensangelegenheit, er ist blofy Sache des Kopfes. Diese Men-
schen wissen nichts von einer lebendigen Seele, die einer lebendigen
Person entgegenkommt, von einem blutenden Herzen, mit einem
anderen blutenden Herzen verbunden, einem Leben, das sich von
einem anderen Leben nihrt und in Liebe darin aufgeht.

Wir kennen Briider, die sehr extrem sind. Wenn der Prediger
nur eine Schattierung von ihrer Glaubensvorstellung abweicht, so
sind sie von frommem Entsetzen tiber seine ungesunde Lehre erfiillt
und kénnen ihn nicht wieder anhoren. Selbst wenn er Jesus in dem
tibrigen Teil seiner Predigt ganz lebendig verkiindigt hat, so taugt es
nichts, weil er ihr »Schibboleth« nicht aussprechen kann.

Wias ist Rechtgldubigkeit ohne Liebe anders als eine Katakombe,
in der man einen toten Glauben begribt! Sie ist ein Kifig ohne Vogel,
das diirre Gerippe eines Menschen, aus dem das Leben entflohen ist.

Mir ist bange, dass der allgemeine Strom des kirchlichen Lebens
zu sehr in Richtung auf das AufSere verliuft und zu wenig in Rich-

1 Vgl Richter 12,1-6.



tung auf tiefe, brennende Liebe fiir die Person Jesu. Wenn ihr viel
vom wahren Herzensglauben und von der Gottseligkeit predigt, so
werden euch die Namenschristen kaltbliitig als mystisch bezeichnen
und werden beginnen, von der Gefahr der quietistischen® Schule der
Religion zu reden.

Der Glaube ist am meisten gesegnet, der es nur mit der Person
Jesu Christi zu tun hat. Die echteste Reue ist die, die beim Anblick
seiner Leiden brennt; und die tiefste Liebe ist die Liebe zu der anbe-
tungswiirdigen Person des eingeborenen Sohnes Gottes.

Ich sehe die Lehre von der Gnade wie die Kleider meines Herrn
an, und sie duften nach Myrrhe?, Aloe* und Kezia’. Ich sehe seine
Vorschriften wie sein Zepter an; es ist ein Stab mit silberner Spitze,
und es ist meine Freude, sie anzuriithren und Trost in ihrer Macht
zu finden. Ich sehe die Vorschriften des Evangeliums als den Thron
an, auf dem er sitzt, und ich freue mich an diesem elfenbeinernen
Thron, der mit Gold tiberzogen ist. Aber seine Person ist lieblicher
als seine Kleider, teurer als sein Zepter, herrlicher als sein Thron,
und ihn zu lieben ist der Kern wahren Glaubens.

Aber vielleicht liebt ihr ihn gar niche? Thr habt die Auferlichkeiten
einer Religion, aber das Geheimnis des Herrn ist nicht bei euch.
Es wird vergebens sein, den Sabbat zu ehren, wenn ihr den Herrn
des Sabbats vergesst; vergebens, das Heiligtum zu lieben, aber nicht
den groflen Hohenpriester; vergebens, das Hochzeitsfest zu lieben,
aber nicht den Brautigam. Liebst du ihn? Das ist die Frage. »Simon,
Sohn Jonas, liebst du mich?«

Selbst der hochste christliche Dienst schliefSt nicht aus, diese
Frage zu stellen. Petrus war ein Apostel, und doch war es nétig, ihn

2 Quietismus (von lat. quietus »ruhig«): eine durch eine verinnerlichte, weltabgewandte Frommigkeit
gekennzeichnete mystische Stromung im Katholizismus des 17. Jahrhunderts.

3 Myrrhe (dt. »bitter«): aromatisches Gummiharz, das in der Bibel fiir Salbél, als wertvolle Gabe oder als
Gewiirz verwendet wird.

4 Aloe vera (dt. »Echte Aloe«): wasserspeichernde Pflanze.

5 Kezia (dt. »Zimtbliite«): Gewdirzstrauch, der in Israel angepflanzt wurde.

—ee> 16 <o



zu fragen: »Liebst du mich?« Denn es war einmal ein Apostel, der
den Herrn niche lieb hatte, der fiir dreiflig Silberlinge seinen Meister
verkaufte. Der Name Judas sollte die Totenglocke lduten fiir alle ver-
messene Zuversicht auf unsere »amtliche« Stellung. Unsere Namen
konnen in der Liste evangelikaler Fiihrer stehen und doch vielleicht
nicht in das Lebensbuch des Lammes geschrieben sein. Mein Bru-
der, Prediger, Altester oder Diakon, es ist notig, uns selbst diese
Frage vorzulegen: »Hast du den Herrn lieb?«

Der Genuss der grofSten christlichen Vorrechte macht diese
Frage nicht tberfliissig. Petrus, Jakobus und Johannes waren die
drei bevorzugten Apostel. Sie waren Zeugen einiger Wunder unse-
res Herrn, die im Geheimen geschahen und von keinem anderen
menschlichen Auge gesechen wurden. Sie sahen Jesus auf dem Berg
der Verklirung in all seiner Herrlichkeit; sie sahen ihn im Gar-
ten Gethsemane in seiner Todesangst. Und wenn sie auch noch so
bevorzugt waren, hielt der Herr es doch fiir richtig, ihren Fiihrer
zu fragen: »Liebst du mich?« O mein Bruder, du hast hohe Freu-
den gehabt, bist auf Tabor® gewesen, bist von seinem hell glinzen-
den Licht erleuchtet worden. Du kennst sowohl die innere Angst
wie auch die geistlichen Freuden. Du bist der Vertraute des Herrn
gewesen und hast Brot mit ihm gegessen. Und doch denke daran:
Es gab einen, der das alles auch tat und den Herrn doch mit Fiiflen
trat. Und deshalb ist es nétig, dir, mein Bruder, die Frage zu stellen:
»Hast du den Herrn lieb?«

Es ist sehr leicht, sich eine Erfahrung einzubilden, aber was not-
tut, ist ein liecbendes Herz. Sorge dafiir, dass du es hast.

Meine lieben Briider, auch die grofite Wirme des Eifers hebt die
Notwendigkeit dieser Frage nicht auf. Petrus war ein Jinger mit glii-
hendem Ungestiim. Er rief auf dem galildischen Meer: »Herr, wenn
du es bist, so befiehl mir, zu dir zu kommen auf den Wassern!«”

6 Nach einer Uberlieferung soll der bereits im Alten Testament erwihnte Berg Tabor der sogenannte
»Berg der Verklirung« gewesen sein, auf den Jesus Petrus, Jakobus und Johannes mitnahm (Mat-
thius 17,1-8; Markus 9,2-8; Lukas 9,28-36).

7 Matthius 14,28.



Welche Kiithnheit! Welcher Glaube! Welch ein Eifer! Auch hier, in
unserer Geschichte am See Tiberias, kann Petrus in seinem iiber-
stiirzenden Eifer nicht warten, bis das Boot ans Ufer stof8t. Er giir-
tet seinen Rock um und wirft sich ins Meer, um zu dem Meister zu
kommen, den er liebt. Diesen sich iiberstiirzenden Eifer des Petrus
vor Augen fragt der Herr: »Liebst du mich?«

Junger Mann, du nimmst es ernst mit deiner Sonntagschule, du
hast die Bekehrung der Kleinen gesucht, du ermutigst andere und
gibst jeder Bewegung, an der du teilnimmst, mehr Leben. Und doch
ist es notig zu fragen, ob du wirklich den Herrn liebst oder nicht.
Vielleicht stehst du an den Straflenecken; es ist dir eine Freude, zu
den Spottern von Jesus zu reden, ob die Menschen sich dariiber ent-
setzen oder nicht. Aber weifSt du es ganz genau, dass du Jesus liebst?

Meine Schwester, du besuchst die Armen und sorgst fir die
Diirftigen, du strengst dich an, der Jugend Gutes zu tun, und bist
voll Wirme in allen Dingen, die die Sache des Erlosers betreffen.
Wir alle bewundern dich und hoffen, dein Eifer wird nicht erkalten.
Aber trotz allem muss auch dir die Frage gestellt werden: »Hast du
den Herrn Jesus lieb?«

Es gibt einen Eifer, der sich von der Riicksicht auf die Meinung
anderer Menschen nihrt und durch den Wunsch erhalten wird, fiir
ernst und niitzlich angesehen zu werden. Es gibt einen Eifer, der
mehr die Wirme der Natur als das heilige Feuer der Gnade ist. Die-
ser Eifer hat viele fihig gemacht, grofle Dinge zu tun. Und doch,
wenn sie alles getan haben, sind sie ein tonendes Erz und eine schal-
lende Zimbel gewesen, weil sie den Herrn Jesus nicht liebten. Selbst
die Taten, die mit grofftem Eifer ausgefiihrt werden, sind kein end-
giiltiger Beweis dafiir, dass sie aus Liebe zu Jesus getan sind. Deshalb
miissen wir stets die Frage stellen: »Hast du den Herrn lieb2«

—e>- I8 <o



Ich will noch etwas weiter gehen: Selbst die grofite Selbstverleug-
nung beweist nicht unbedingt die Liebe zu Jesus. Petrus konnte
sagen: »Siche, wir haben alles verlassen und sind dir nachgefolgt.<®
Obwohl es nicht sehr viel war, was Petrus verlassen hatte, so war es
doch alles, was er hatte, und er hatte alles um der guten Sache willen
verlassen, ohne irdische Giiter dafiir wiederzugewinnen. Er war oft
um Jesu willen geschmiht worden und hatte weitere Schmiahungen
zu erwarten. Dennoch fragte der Herr, der wusste, dass Petrus alles
um seinetwillen aufgeopfert hatte: »Liebst du mich?«

Es ist eine traurige Wahrheit, dass Menschen bedeutende Opfer
gebracht haben, um sich als Christen zu erweisen, die aber doch das
eigentliche Fundament des Glaubens nicht in sich hatten. Einige
sind um der Wahrheit willen sogar ins Gefingnis geworfen worden
und waren doch nicht echte Christen. Ich wage es nicht zu behaup-
ten, aber ich fiirchte, dass selbst in den Tagen der Mirtyrer einige
ihren Leib haben verbrennen lassen; weil sie aber keine Liebe hatten,
ist es ihnen nichts niitze gewesen.

Die Liebe ist das Wesentliche. Nichts kann ihr Fehlen ersetzen.
Und ist es moglich, dass dieses kostbare Gut nicht in unseren Her-
zen ist?

»Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?« Es ist auch notwendig, diese
Frage zu stellen, weil der Mensch nicht nur lauter Herz ist. Er hat
auch Verstand, und dieser Verstand sollte geweiht, geheiligt sein.
Petrus ging drei Jahre lang auf die hohe Schule und hatte Jesus zum
Lehrer und lernte dort sehr viel. Aber nachdem Petrus seinen Kursus
absolviert hatte, hielt es sein Meister fur richtig, ehe er ihn an seine
Lebensarbeit sandte, ihn zu fragen: »Liebst du mich?«

Bruder, du magst dieser Predigt zuh6ren, du magst Lehre nach
Lehre in dich aufnehmen, du magst dich mit theologischen Pro-
blemen beschiftigen und du magst dich abmiihen, Schwierig-

8  Matthius 19,27; Markus 10,28; Lukas 18,28.



keiten zu losen und diese Stelle zu erkliren oder jene Frage zu
beantworten — auf die eine oder andere Weise wird das Herz
dabei so trocken wie die Blitter der Biicher, mit denen du dich
beschiftigst. Es ist daher sehr heilsam, wenn der Herr in das Stu-
dierzimmer tritt, das Buch zumacht und den Forschenden fragt:
»Sei eine Weile still und lass mich dich fragen: Hast du mich lieb?
Ich bin besser als alle Biicher und Studien. Hast du eine warme,
lebendige Liebe zu mir?«

Ich hofte, viele von euch sind fleiflige Forscher. Wenn ihr in der
Sonntagschule lehrt, solltet ihr es sein. Wenn ihr auf den Straflen
oder in den Hiusern predigt, so solltet ihr es sein. Wie konnt ihr
andere fiillen, wenn ihr selbst nicht erfiillt seid? Wissen ist gut, aber
Liebe ist besser. Wenn du studierst, magst du manche Probleme
16sen. Wenn du aber nicht liebst, dann kannst du das Geheimnis
der Geheimnisse nicht begreifen. Du hast dann die wichtigste aller
Wissenschaften nicht erkannt: Das Wissen bliht auf, aber die Liebe
erbaut. Achte deswegen auf die Frage: »Liebst du mich?«

Ein grofler Teil des christlichen Lebens sollte auch in titiger Arbeit
zugebracht werden. Wir sollten uns aufmachen und wirken. Wenn
irgendetwas zu tun war — Petrus war der Mann der Tat. Er ging
hinaus, um das Evangelium zu predigen; und selbst die Dimonen
waren ihm untertan. Petrus hatte im Namen Jesu Wunder getan.
Und doch musste seine Liebe gepriift werden: »Liebst du mich?« Er
hatte gerade jenes ungeheure Netz mit der grofSen Menge Fische ans
Ufer gezogen. Mit Geschicklichkeit und grof8er Kraft hatte er es ans
Land gebracht. Und doch bewies das nicht seine Liebe.

Es gibt Prediger des Evangeliums unter uns, die ein volles
Netz ans Ufer gezogen haben. Thre Arbeit ist grof§ und erfolgreich
gewesen, aber das schlief3t nicht aus, dass der Herr Jesus den Stand
ihrer Herzen prift. Er befiehlt ihnen, eine Weile ihre Netze bei-
seitezulegen und mit ihm allein zu sein. Legt das Kirchenregister
weg, faltet die Mitgliederliste zusammen und hort auf, eure Fische

—+6>- 20 <o



zu zdhlen. Jesus mochte euch fragen: »Ihr habt in meinem Namen
Dimonen ausgetrieben, aber habt ihr mich lieb?«

Briider, das ist eine ernste Sache: »... damit ich nicht etwa, nach-
dem ich anderen gepredigt habe, selbst verwerflich werde.«’ Nach-
dem ihr andere zu Jesus gebracht und Gott gedient habt, soll doch
nicht ein todlicher Zusammensturz folgen, weil ihr den Herrn Jesus
selbst nicht geliebt habt.

Ich muss euch diese Frage immer wieder stellen. Ich bitte den
Herrn, einen jeden von uns die Wichtigkeit dieser Frage fithlen zu
lassen.

Vielleicht haben wir den Auftrag, fiir den Glauben zu kimpfen,
und wir mégen auf dieser und auf jener Seite gekimpft und die
Wahrheit wie unser eigenes Leben verfochten haben. Es ist gut, ein
tapferer Streiter Jesu Christi zu sein, denn unsere Zeit braucht Min-
ner, die sich nicht fiirchten, die Schmach Jesu zu tragen, weil sie die
Wahrheit mit Autoritit aussprechen. Aber auch sie miissen immer
wieder gefragt werden: »Liebst du mich?«

Ein Mann kann ein sehr entschiedener Protestant sein und doch
Christus nicht lieb haben. Er mag ein sehr ernster Verteidiger der
gottlichen Wahrheit sein, aber doch nicht den lieben, der die Wahr-
heit ist. Er mag schriftgemifle Ansichten von der Taufe haben; und
doch ist es méglich, dass er niemals in Christus getauft worden ist.
Er mag ein Abgesonderter sein und alle Ubel einsehen, gegen die die
Abgesonderten protestieren; und doch ist es moglich, dass er trotz
seiner Absonderung verloren geht.

Es ist eine wichtige Sache fiir jeden christlichen Kriegsmann, gut
auf seinen Brustharnisch zu achten und zuzusehen, dass er rasch auf
die Frage antworten kann: »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Wie hervorragend und ausgezeichnet ihr um eures Dienstes
oder eures Leidens willen sein mogt, weicht doch bitte dieser Frage
nicht aus. Lasst den Herrn in euer Herz sehen, und antwortet ihm

9  1.Korinther 9,27.



auf seine Frage, die er euch immer wieder stellt, bis es euch traurig
macht: »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Wenn wir Jesus nicht lieben,
dann ist alle frithere Erkenntnis Liige gewesen

Es ist unméglich, Christ zu sein, ohne Christus zu lieben. Nehmt
das Herz weg, und das Leben ist unmaglich. Thr habt das Evan-
gelium gehort, aber das Evangelium ohne Christus kann nie eine
»gute Botschaft« fiir euch sein. Thr habt in der Bibel gelesen, aber die
Bibel ohne Jesus Christus ist nichts anderes als ein toter Buchstabe.

Der erste Strahl des Trostes, der in mein Herz kam, leuchtete aus
den Wunden des Erlosers. Ich hatte erst dann eine Hoffnung, selig
zu werden, als ich ihn am Kreuz hingen sah. Und weil unsere Hoff-
nung nicht mit irgendeiner Lehre oder einem Prediger verkniipft
ist, sondern mit Jesus, darum miissen wir den lieben, durch den sie
gekommen ist. Jeder Segen, den wir bekommen haben, ist mit sei-
ner Person verbunden, und ohne ihn hitten wir ihn nicht erhalten
koénnen.

Ihr habt Vergebung erlangt, aber diese Vergebung geschieht
durch sein Blut. IThr seid mit Gerechtigkeit bekleidet, aber der Herr
ist eure Gerechtigkeit. Er selbst ist euer Ruhm und eure Schénheit.
Keine Segnung kann von Jesus Christus getrennt genossen wer-
den — ebenso wenig wie Licht und Wirme von der Sonne geschie-
den werden konnen. Aller Segen kommt zu uns aus seiner durch-
bohrten Hand. Und darum miissen wir ihn lieben. Es ist nicht mog-
lich, die goldenen Gaben seiner grenzenlosen Liebe zu genief3en,
ohne ihn wiederzulieben. Thr kénnt euch nicht in die Sonne stel-
len, ohne warm zu werden, noch Christi Fiille empfangen, ohne von
Dankbarkeit erfiillt zu werden.

Jede duferliche christliche Handlung haben wir aus Liebe zu
Jesus vollbracht — oder sie war ein Betrug. Was ist zum Beispiel die

—e- 22 <o



Taufe, wenn wir nicht durch sie mit Christus in den Tod begraben
worden sind und nun auch in Neuheit des Lebens wandeln? Was
ist das Abendmahl des Herrn anders als ein gewdhnliches Mahl,
um Brot zu essen und Wein zu trinken, wenn Christus nicht da ist?
Aber wenn wir mit aufrichtigem Herzen zum Abendmahl gekom-
men sind und nicht als Heuchler, konnen wir dann das Brot geges-
sen und den Kelch getrunken haben, ohne ihn zu lieben? Es kann
nicht sein.

Betetest du, mein Bruder? Hast du wirklich mit Gott im Gebet
gesprochen? Du kannst das nur durch den Herrn Jesus, den Mittler,
getan haben; und wenn du mit Gott durch den Mittler geredet hast,
so kannst du nicht ohne Liebe zu dem bleiben, der die Tiir zum
Vater ist. Wenn du ein Bekenntnis deines Glaubens abgelegt hast,
wie kann es echt sein, wenn nicht dein Herz in Zuneigung zu dem
groflen Herzog unserer Seligkeit brennt?

Du hast grofle Hoffnungen, aber worauf hoffst du? Ist nichr alle
deine Hoffnung in ihm beschlossen? Erwartest du nicht, ihm gleich
zu sein, wenn er erscheinen wird? Du hoffst aufzuerstehen, aber nur
durch seine Auferstehung, denn er ist der Erstling der Auferstan-
denen. Du erwartest, auf der Erde zu regieren, aber mit ihm. Du
erwartest kein Tausendjihriges Reich ohne den Kénig. Du erwar-
test einen niemals endenden Himmel. Aber dieser Himmel besteht
darin, mit Jesus zu sein, wo er ist, und seine Herrlichkeit zu schauen.
Da also auf alles, was du zugeeignet bekommen hast, Jesu Name auf-
geprigt ist und dir direke aus seiner durchbohrten Hand zukommt,
so kann es nicht sein, dass du es in Anspruch genommen hast, wenn
du ihn nicht liebst.

Nun, wenn ich die Frage stelle, erinnere dich, dass es von dei-
ner Antwort abhingt, ob du ein Heuchler bist oder ein aufrichtiger
Mann, ein falscher Bekenner oder ein wahrhaft Bekehrter, ein Kind
Gottes oder ein Erbe des Zornes. Deshalb beantworte die Frage.
Aber beantworte sie mit Uberlegung, beantworte sie so gewissen-
haft, als ob du vor dem Richterstuhl dessen stindest, der dich heute

—- 23 <o



sanft fragt, aber spiter einmal in einem anderen Ton mit dir spre-
chen und mit einem anderen Blick dich ansehen wird — mit Augen,
die wie Feuerflammen sind »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Wenn wir keine Liebe zu Christus haben,

wird die Zukunft dunkel sein

Wir haben das Leben noch nicht beendet; ein grof3er Teil der Pilger-
fahrt liegt moglicherweise noch vor uns. Nun, alles wird gut gehen,
wenn wir Christus lieb haben. Aber nichts kann fortschreiten, wenn
die Liebe zum Herrn Jesus fehlt.

Petrus wird berufen, die Limmer und die Schafe zu weiden; aber
die erste Eigenschaft eines wahren Hirten ist die Liebe zu Christus.
Jesus Christus stellt eine Untersuchung an, um zu sehen, ob Petrus
die rechten Eigenschaften besitzt, wenn er ihm das Weiden seiner
Limmer und Schafe anvertraut.

Jesus fragt nicht so sehr nach dem Wissen des Petrus oder seinen
Redegaben als vielmehr nach seiner Liebe; denn die erste, zweite
und dritte Befihigung eines wahren Hirten ist ein liebendes Herz.

Nun merkt euch: Was fiir einen Hirten gilt, gilt auch fiir jeden
anderen Arbeiter im Reich Gottes. Liebe ist wesentlich, mein guter
Freund; du kannst nicht fiir Christus wirken, wenn du ihn nicht
liebst.

»Aber ich kann in der Sonntagschule lehren, sagt jemand. — Nein,
nicht ohne Liebe zu Jesus.

»Aber ich bin Mitglied eines Vereins, der viel Gutes tut.« — Aber
du tust nichts zum Ruhm Gottes, wenn du nicht aus Liebe zum
Herrn Jesus Mitglied dieser Gesellschaft bist.

Lege deine Gerite nieder, denn du kannst in dem Weinberg dei-
nes Herrn keinen Nutzen schaffen, wenn dein Herz ihn nicht liebt.
Seine Weinstdcke bleiben besser unbeschnitten, als dass sie von

— 24 <b—



zornigen Hinden gereinigt werden. Bleib von den Limmern weg,
Mann, du wirst sie nie grof$zichen, wenn Herz und Hand unsanft
sind. Wenn du den Meister nicht liebst, wirst du weder sein Werk
lieben noch seine Diener noch die Regeln seines Hauses; und wir
konnen besser ohne dich fertigwerden als mit dir. Einen Arbeiter
zu haben, der ohne Liebe in des Herrn Haus und Weinberg herum-
murrt, wiirde fiir die ganze Familie ein Elend sein. Liebe muss im
Herzen sein, sonst kann kein wahrer Dienst geschehen.

Vielleicht stehen euch Leiden bevor. Aber wenn euer Herz nicht
in Wahrheit Christus angehért, werdet ihr nicht imstande sein, sie
um Christi willen zu ertragen.

Es dauerte nicht lange, da kam fiir Petrus die Zeit, Gott durch sei-
nen Tod zu preisen. Petrus musste gegiirtet und gefiihrt werden,
wohin er nicht wollte. Petrus kann nicht zum Mirtyrer geeignet
sein, wenn er Jesus nicht liebt. Die Tradition berichtet, dass er mit
dem Kopf nach unten gekreuzigt worden ist, weil er fiihlte, es sei zu
viel Ehre, in derselben Weise wie sein Herr den Tod zu erleiden. Es
mag sein, dass er den Kreuzestod starb, aber es war seine starke, tiefe
Liebe, die ihn iiberwinden lief3.

Die Liebe macht zum Helden. Wenn der Geist Gottes Liebe ent-
flammt, so fl688t er auch Mut ein. Seht also, wie notig ihr die Liebe
fur die Zukunft habt. Junger Christ, du wirst Spiefiruten laufen
miissen, ehe du zum Himmel eingehst. In welchem Lebenskreis du
dich auch bewegst, du bist ganz besonders begiinstigt, wenn dich
nicht irgendjemand verspottet und verfolgt. Zwischen hier und dem
Himmel wirst du zu leiden haben; vielleicht werden deine Feinde
deine eigenen Hausgenossen sein. Viele werden darauf lauern, dass
du strauchelst, oder dir sogar Steine in den Weg legen. Um sicher zu
gehen, musst du das Feuer der Liebe im Herzen haben.

Wenn du den Herrn Jesus nicht sehr innig liebst, so wird die
Siinde Herr tiber dich werden. Selbstverleugnung und Demiitigung,
die mit Liebe leicht zu ertragen sein werden, werden ohne Liebe

—- 25 <o



unmdglich zu ertragen sein. Um recht zu wirken, zu leiden oder zu
sterben, miissen wir den Herrn Jesus von ganzem Herzen lieben.

Seht, Briider, wenn wir keine Liebe zu Jesus haben, dann fehlt
das, was uns hilft, auf dem schmalen Weg zu bleiben und bis ans
Ende auszuhalten. Die Menschen verlassen oft das, was sie gern
mogen, aber niemals das, was sie liecben. Die Menschen kénnen
verleugnen, was bei ihnen nur als Uberzeugung des Verstandes da
ist, aber sie werden niemals das verleugnen, wovon sie tiberzeugt
sind und was sie mit ihrem Herzen erfasst haben. Wenn ihr bis
ans Ende ausharren wollt, dann kann es nur in der Kraft der Liebe
geschehen.

Liebe ist eine grofle, anspornende Kraft. In dem Dienst fur
den Herrn werdet ihr auf Schwierigkeiten stof8en, die zu grof§ fiir
euer Urteil und zu bedeutend fiir eure Klugheit sein werden. Der
Unglaube wird den Verstand einsetzen und berechnen, aber die
Liebe, die michtige Liebe wird iiber die Unméglichkeit lachen und
sie mit Jesus Christus ausfiihren. Liebe »springt tiber die Mauernc,
und Hand in Hand mit dem Glauben ist sie beinahe allmichtig;
ja, durch die Kraft Gottes vermag sie alles fiir Jesus Christus, ihren
Herrn. Wenn es euch an Liebe mangelt, so ist eure Energie dahin;
die Kraft, die den Mann stihlt und seine Feinde unterwirft, fehlt.

Ohne Liebe seid ihr auch ohne die verwandelnde Kraft. Liebe
zu Christus ist das, was uns ihm gleich macht. Wenn du Christus
liebst, so wirst du nach und nach ihm gleich werden; aber ohne
Liebe wirst du nie das Bild des Himmlischen tragen.

Meine Briider, es ist noch eine Erwigung aufzustellen. Wir wer-
den bald bei dem Herrn sein. Wir werden dann da sein, wo die Zeit
mit ihren kleinen Wirbeln und Strémungen in dem immerwihren-
den DahinflieSen der Ewigkeit vergessen sein wird. Aber wenn wir
keine Liebe zu Jesus haben, dann werden wir nicht dort sein, wo
er ist. Es wird niemand im Himmel sein, der nicht zuerst gelernt
hat, ihn hier auf der Erde zu lieben. So miissen wir Liebe zu Jesus
haben. Die Zukunft verlangt es gebieterisch; und deshalb stelle ich

—ee> 26 <o



die Frage mit umso gréferem Ernst und Nachdruck: »Simon, Sohn
Jonas, liebst du mich?«

Wenn wir ihn lieben, was dann?

Nun, wenn wir ihn lieben, lasst uns sogleich etwas fiir ihn tun, denn
Jesus Christus erwiderte dem Petrus, als er sprach: »Herr, du weifSt
alles; du erkennst, dass ich dich lieb habe«: »Weide meine Schafe!«
Das war sehr freundlich von dem Heiland, denn er wusste: Wo Liebe
ist, da ist auch ein Wunsch nach Tidtigkeit. Weil Jesus so sehr liebte,
deshalb wurde es ihm Speise und Trank, den Willen seines himm-
lischen Vaters zu tun. Der Herr Jesus scheint gedacht zu haben:
Petrus hat mich lieb, und es wird seinem Herzen wehtun, wenn ich
ihm nicht etwas zu tun gebe. »Geh und weide meine Schafel«

Bruder, Schwester, wenn ihr Christus liebt, dann verbringt diesen
Sonntag nicht im Nichtstun. Wenn ihr Christus liebt, so beginnt zu
arbeiten. Was tut ihr? Thr geht zum Gottesdienst und erhaltet gute
Speise. Ist das alles? Viele Leute beschiftigen sich eingehend mit
Essen und gehéren zu den Fleif$igsten im Umgang mit Messer und
Gabel, aber ich glaube kaum, dass es ein Beweis von Liebe zu einem
Menschen ist, wenn man sein Brot isst. Sehr viele, die sich Christen
nennen, geben keinen Beweis ihrer Liebe zu Christus — aufler dass
sie gerne Predigten héren.

Nun, wenn ihr Jesus Christus lieb habt, wie ihr sagt, beweist es,
indem ihr Gutes tut: »Weidet meine Schafe!« Ich sehe eine Anzahl
Briider, die zusammengekommen sind, um eine Konferenz zu hal-
ten und in der Gnade zu wachsen. Ganz vortrefflich, in der Tat:
Wachset, meine Briider, so schnell ihr nur kénnt; ich sehe euch gern
wie einen Blumengarten: alle wachsend, alle blithend. Aber wenn
ihr all das getan habt, wiinscht euch nicht Gliick, als ob ihr etwas
Gutes getan hittet, denn es ist zu nichts niitze, wenn es euch nicht
dahin fiihrt, fiir den Herrn zu wirken.

— 27 <ee—



Die Veroftentlichung von Berichten tiber solche Konferenzen
konnte man damit vergleichen, wenn man den armen, hungrigen
Leuten in London erzihlen wiirde, dass die Ratsherren der Stadt ein
schénes Festmahl gehabt haben. Von solchen Berichten wird nie-
mand satt.

Wenn ihr Christus lieb habt, so weidet seine Schafe und Lim-
mer. Wenn bei euch nicht alles nur Geschwiitz ist, wenn bei euch
nicht alles nur viel Lirm um niches ist, dann begebt euch an die
Arbeit, um Seelen zu gewinnen. Geht zu den Armen und Unwissen-
den und verkiindet Christus als den Heiland der Siinder.

Dies ist der Priifstein, wie sehr ihr in der Gnade gewachsen seid.
Dies ist der Priifstein eures Lebens, wieweit ihr Jesus gleich gewor-
den seid. Wenn ihr jetzt nicht geht und seine Schafe weidet, so ist es
einerlei, was ihr sagt oder was ihr zu genieflen glaubt; ihr gebt nicht
den Beweis der Liebe, den der Herr Jesus fordert.

Ich méchte das noch einmal zusammenfassen: Wenn ihr das nichste
Mal eure Sonntagschulklasse oder eure eigene Familie belehrt, so
tut es aus Liebe zum Herrn. Sagt zu euch selbst: »Ich liebe Chris-
tus und will nun aus Liebe zu ihm lehren.« Oh, es wird eine herr-
liche Klasse heute Nachmittag sein; es wird dir gut gelingen, wenn
du aus Liebe zu ihm lehrst. Jedes Wort, das du sprichst, wird kraft-
voll sein, weil die Liebe zu ihm es dir eingibt. Jenes Midchen, das
so viel Lirm macht und dir so viel Not verursacht — du wirst mit ihr
Geduld haben aus Liebe zu ihm. Jener unruhige kleine Junge — du
erzdhlst ihm viele Geschichten, und wenn du es getan hast, so will
er noch eine. Du wirst ihm geduldig noch eine erzihlen — aus Liebe
zu Christus. Wenn du mit den Kleinen betest, bete, weil du sie um
Christi willen liebst. Du gehst hinaus, um zu predigen. Predige aus
Liebe zu Christus. Wir predigen zuweilen, weil wir gerade an der
Reihe sind; aber so sollte es nicht sein.

Solange ihr lebt, tut alles aus Liebe zu Christus. Das wird Blumen
tiber euer Werk streuen und es schon in seinen Augen machen. Lasst

—e>- 28 <o



die Finger der Liebe wirken, das Gehirn der Liebe, Augen der Liebe,
die Hinde der Liebe; kimpft mit Liebe, betet mit Liebe, sprecht mit
Liebe, lebt mit Liebe. Auf diese Weise werdet ihr voller Kraft sein,
und Gott wird euch um Jesu willen segnen.

—- 29 <o






Aas Lol

»Seine CMutter spricht zu den Dienern:
Was irgend er euch sagen mag, tutl«

(Fohannes 2,5).

7 & A

Unser Text zeigt uns Maria unter den Gisten der Hochzeit zu Kana,
wo der Herr sein erstes Wunder tat. Aus dem Bericht, den Johan-
nes von jener Hochzeit gibt, geht deutlich hervor, wie sie sich freut,
ihren Sohn dort zu treffen, umgeben von dem kleinen Hiuflein sei-
ner ersten Jiinger. Als die Vorrite zur Neige gingen, nimmt sie sich
vor, mit ihrem Sohn zu reden und ihn auf die Verlegenheit aufmerk-
sam zu machen, und sagt daher zu ihm: »Sie haben keinen Wein.«

Darin war gewiss nichts Unrechtes, aber der Herr Jesus sicht
diese Dinge anders als wir Menschen. Er merkte, dass sich Maria
auf ihre Verwandtschaft mit ihm etwas zugutetat und diese zu einer
Zeit und an einem Ort geltend machen wollte, wo es besser gewesen
wire, sie nicht hervorzuheben.

Wie recht der Heiland damit hatte, beweist die Geschichte. Die
romische Kirche hat tatsichlich Maria zu einer Mittlerin gemacht,
zu ihr gebetet und sie sogar angefleht, ihren miitterlichen Ein-
fluss bei ihrem Sohn geltend zu machen. Es war gut, dass der Hei-
land von vornherein allem Einhalt gebot, was irgendwie dazu fiih-
ren konnte, dass der Mariendienst begiinstigt wurde. Darum war



es auch notwendig, dass der Herr seine Mutter ein wenig stren-
ger zurechtwies, als ihr Verhalten an und fiir sich erfordert hitte.
Dies war die Ursache, die den Sohn Gottes bewog, zu ihr zu sagen:
»Was habe ich mit dir zu schaffen, Frau? Ich kann nicht dir zuliebe
ein Wunder wirken. Nein, wenn ich als Sohn Gottes ein Wunder
wirke, kann ich es nicht als dein Sohn tun. Was habe ich in dieser
Angelegenheit mit dir zu schaffen?« Und als Grund fiigte er hinzu:
»Meine Stunde ist noch nicht gekommen!« Es war ein freundlicher
Tadel, den ihr der Herr nicht ersparen konnte, weil er voraussah,
was kommen wiirde.

TIhr kénnt euch denken, wie Maria darauf reagierte. Sie kannte
ja des Herrn Sanftmut und unwandelbare Liebe und wusste, dass
er ihr in den dreiffig Jahren des Zusammenlebens in seiner Fami-
lie nicht den geringsten Anlass gegeben hatte, tiber ihn betriibt zu
sein. So nahm sie denn diesen Tadel hin und zog sich zuriick, um
diese Worte in ihrem Herzen zu bewahren und zu bewegen. Sie sagt
wenig, aber sie denkt viel, und wir sehen in ihrem spiteren Verhal-
ten, wie ernst sie tiber das nachdachte, was er ihr gesagt hatte.

Liebe Briider, wir mogen uns manchmal in der besten Absicht
dem Herrn gegeniiber irren; wenn er uns dann in irgendeiner Weise
tadelt und zuriickstellt, unsere Hoffnung enttiuscht und unsere
ehrgeizigen Pline nicht gelingen ldsst, nehmen wir es dann von ihm
hin, wie Maria es von dem Herrn Jesus hingenommen hat? Sagen
wir uns, dass es so recht sein muss, und fiigen wir uns ihm ohne
Murren?

Maria entgegnet kein Wort, sondern lasst sich diesen Tadel gefal-
len. Klug ist auch der Rat, den sie den Dienern erteilt. Genauso
wie sie selbst dem Herrn vorausgeeilt war, lag ihr jetzt auch viel
daran, dass die Diener ihm folgten, und sie ermahnt sie freundlich:
»Was irgend er euch sagen mag, tut! Versucht nicht, ihn zu etwas zu
dringen; notigt ihn zu nichts. Er weif$ besser als ihr, was er zu tun
hat. Bleibt bescheiden im Hintergrund; wartet, bis er spricht, und
gehorcht ihm dann aufs Wort.«

—- 32 <o



Geliebte, ich wollte, wir machten es wie Maria und versuchten,
wenn wir eine Lektion gelernt haben, sie anderen beizubringen. Wie
oft gibt uns der Meister eine Riige unter vier Augen, und wir hiiten
uns sorgfiltig, jemand merken zu lassen, was er uns gesagt hat.
Wenn der Herr im Kimmerlein zu unserem Herzen und Gewissen
spricht, ist es auch nicht nétig, dass wir immer gleich hingehen und
es anderen mitteilen — so wenig wie Maria das getan hat. Aber wenn
wir unsere Lektion gut gelernt haben, dann gehen wir zu unserem
Freund, der uns am nichsten steht, und sagen ihm: »Mache nicht
denselben Fehler, den ich gemacht habe! Gehe dem Stein aus dem
Wege, an dem ich mich soeben gestoflen habe! Ich fiirchte, ich habe
meinen Herrn betriibt. Meine Schwester, ich méchte nicht, dass du
ihn auch betriibst. Mein Bruder, ich will versuchen, dir genau zu
sagen, wie du dich verhalten musst, um ihm wohlzugefallen.«

Meint ihr nicht, wir wiirden einander zur Erbauung dienen,
wenn wir dies titen? Anstatt {iber die Fehler anderer zu sprechen,
lasst uns lieber Lehren aus unseren Mingeln und Fehlern ziehen
und sie unserer Umgebung als Hilfe weitergeben.

Maria muss mit grof$er Autoritit gesprochen haben. Sie hat allem
Anschein nach in eindringlichem Ton mit den Leuten geredet, und
das muss auf die Diener Eindruck gemacht haben, denn wir sehen
aus dem Text, dass sie genau das taten, was sie ihnen riet. Nicht
jeder Dienstbote lief8e es sich gefallen, dass ein Gast ins Haus kime
und dort die Herrin spielte; aber als sie so ernst und doch wiederum
so freundlich mit diesen Dienern sprach, fiihlten sie offenbar: Das
ist eine Frau, die etwas gelernt hat, was sie nicht sagen kann, woraus
sie jedoch eine Lehre fiir andere gezogen hat. Sie muss dieses Wort
mit wunderbarer Macht gesprochen haben, denn wenn man die
Geschichte liest, ist es einem, als sihe man, wie ehrerbietig die Die-
ner sie anblickten und den Rat annahmen — genauso, wie Maria die
Riige des Herrn angenommen hatte.

Heute mochte ich nun versuchen, fiir uns alle eine Lehre aus
dieser Geschichte zu ziehen. Ich glaube, unsere eigene Erfahrung



liefert uns den Beweis, dass wir niemals kliiger handeln und bes-
sere Erfolge erzielen, als wenn wir Christus nachfolgen, anstatt
ihm vorauszueilen. Darum lasst uns ihm in heiligem, demiitigem
Gehorsam nachfolgen und von nun an die Worte zu unserem Wahl-
spruch machen: »Was irgend er euch sagen mag, tutl«

Ich mochte meinen Text behandeln, indem ich erstens frage:
»Was?« Zweitens: »Wie?« Drittens: »Und was dann?«

Was wird uns hier zu tun befohlen?

Wer Christus angehért und sein Jiinger ist, nchme diese Ermah-
nung zu Herzen: »Was irgend er euch sagen mag, tutl«

Ich mochte euch vor allem darauf aufmerksam machen, dass diese
Worte nicht zu den Jiingern Christi gesprochen wurden, sondern zu
den Dienern, die im Griechischen »Diakonoi« heiflen, also zu Leu-
ten, deren Amt es war, bei Tisch aufzuwarten und die Giste zu be-
dienen. Ich weif§ nicht, ob es bezahlte Diener waren oder Freunde,
die freiwillig halfen. In jedem Fall aber dienten sie den Gisten.

Es wurde ihnen nicht gesagt, sie sollten ihren Herrn verlassen
oder Verpflichtungen, die sie auf sich genommen hatten, nicht
nachkommen. Sie waren Diener und sollten das bleiben; trotz-
dem sollten sie aber Christus als ihren Herrn und Meister anerken-
nen, ohne jedoch dem Gastgeber den Gehorsam schuldig zu blei-
ben. Maria sagte nicht zu ihnen: »Stellt die Kriige hin und tragt die
Schiisseln nicht mehr auf«, sondern wihrend sie ihren Dienst wei-
ter verrichteten, mahnt sie: »Was irgend er euch sagen mag, tutl« Ich
finde es hochst beachtenswert, dass diese Diener bleiben sollten, was
sie waren, und zugleich Christus Gehorsam leisten sollten.

Maria bereitete sie darauf vor: Wenn Jesus etwas befehlen wiirde,
sollten sie es tun. Es muss erst erwogen, tiberlegt sein; sein Wille
muss erst erkannt und sorgfiltig studiert sein, das Herz muss darauf
vorbereitet sein.



Anfangs taten diese Diener nichts. Es war kein Wein mehr fur die
Giste da, aber die Diener gingen nicht zu Jesus und sagten: »Herr,
wir brauchen Weing, sondern sie blieben stehen, bis er ihnen gebot,
die Wasserkriige mit Wasser zu fiillen. Dann fiillten sie die Wasser-
kriige bis zum Rand. Weiter aber taten sie nichts, bis er ihnen wie-
der einen Befehl gab.

Der Gehorsam liegt hier vor allem im Nichtstun. Ich glaube,
manches verzagte Herz zeigt in der Not seinen Glauben am besten
dadurch, dass es nichts tut. Wenn ihr nicht wisst, was ihr tun sollt,
dann tut nichts. Manchmal, liebe Briider, wird gerade dieses Nichts-
tun das Allerschwerste sein. Wenn ein Geschiftsmann zum Beispiel
in eine Verlegenheit kommt oder eine Frau ein krankes Kind oder
einen kranken Mann hat, so wisst ihr ja selbst, wie man sich gedrun-
gen fiihlt, dieses oder jenes zu tun. Manch einer hat das Ubel durch
sein Eingreifen nur noch grofler gemacht, und es wire viel besser
fir ihn gewesen, er hitte die Hand aus dem Spiel gelassen und die
Sache dem Herrn anbefohlen. »Was irgend er euch sagen mag, tutl«
Aber folgt nicht jeder Laune oder jedem Einfall, der euch in den
Sinn kommt. Lauft nicht, ehe ihr ausgesandt seid. Wer der Wolken-
sdule vorauseilt oder sich auf den Weg macht, che sie sich bewegt,
wird wieder umkehren miissen. Wohl ihm, wenn er den Riickweg
noch findet!

Wo die Heilige Schrift schweigt, schweige auch du. Wo kein
bestimmter Befehl gegeben ist, warte lieber, bis du irgendeine Wei-
sung erhiltst. Tappe in deiner Angst nicht blindlings vorwirts, bis
du am Ende in einen Graben stiirzt. »Was irgend er euch sagen
mag, tutl« Bis er aber etwas sagt, bleibt ruhig sitzen. Meine Seele, sei
geduldig vor Gott und warte, bis du genau weift, was er will!

Dieser Gehorsam sollte ein von Herzen kommender Gehorsam
sein, denn der Gehorsam liegt vor allem in der Gesinnung. Wah-
rer Gehorsam zeigt sich nicht immer in dem, was wir tun oder nicht
tun, sondern in der volligen Ergebung in den Willen Gottes und in



dem festen Entschluss, der die Seele ganz durchdringt, sodass wir
tun wollen, was er uns befiehlt.

Euer Gehorsam moge ein vollkommener Gehorsam sein. Was es
auch sei, was er euch sagt, das tut. Es ist Ungehorsam, nicht aber
Gehorsam, der uns veranlasst zu wihlen, welche von den Befehlen
Gottes wir tun wollen. Wenn du sagst: »Ich will tun, was der Herr
Jesus von mir verlangt, aber nur, wenn ich es gern tue«, so sagst
du damit eigentlich: »Ich will nicht tun, was der Herr Jesus zu tun
befiehlt, sondern was mir gefillt.« Ein Gehorsam, der sich nicht auf
alle Befehle Gottes erstrecke, ist kein wahrer Gehorsam. Denke dir
einen Soldaten, der gewisse Dinge absichtlich nicht tut, anstatt allen
Befehlen seines Vorgesetzten Folge zu leisten. Hiite dich, irgendein
Gebot des Herrn gering zu achten! Jedes Wort, das er mit dir redet,
ist wertvoller als der kostbarste Edelstein. Darum schitze es, ver-
wahre es sorgfiltig, trage es bei dir und lass es dein Schmuck sein.

»Was irgend er euch sagen mag, tutl« — es beziehe sich auf die
Gemeinde Gottes und seine Verordnungen oder auf deinen Wan-
del unter den Mitmenschen auflerhalb des eigenen Familienkreises
oder auch auf dein Verhiltnis zu deinen Angehérigen oder auf dei-
nen verborgenen Umgang mit deinem Heiland. »Was irgend er euch
sagen mag«: Siehst du, es soll nicht da und dort etwas unterlassen
oder abgeschnitten werden. Was irgend er euch sagen mag, tut!

Bittet jetzt, in diesem Augenblick: »Herr, hilf mir zu tun, was du
von mir verlangst, egal, was es ist! Lass mich nicht wihlen, was mir
am besten gefillt, gib nicht zu, dass sich mein Eigenwille hinein-
mischt, sondern wenn du etwas befichlst, so gib mir Kraft, es zu
tunl«

Der Gehorsam soll aber nicht nur vollkommen sein, sondern auch
praktisch. »Was irgend er euch sagen mag, tutl« Denke nicht dariiber
nach und warte, dass es noch eindringlicher gesagt wird, denn es
heiflt: »Was irgend er euch sagen mag, #u#l« Ein grofles Ubel unserer

—- 36 <



Zeit ist, dass man tiiber ein deutliches Gebot des Herrn oft lange
beratschlagt und fragt: »Was wird daraus entstehen?« Was geht es
dich an, was daraus entsteht? — »Wenn ich in allen Dingen dem
Herrn Jesus folge, kénnte ich meine Stellung einbiifien.« Was hast
du damit zu tun? Wenn ein Soldat vor den Lauf der Kanone gestellt
wird, ist es hochstwahrscheinlich, dass er seine Stellung einbiif$t und
vielleicht etwas anderes obendrein; aber er muss da stehen bleiben.

»Aber ich kénnte manche Gelegenheit, niitzlich zu sein, dariiber
verpassenl« Was? Hast du im Sinn, Boses zu tun, damit Gutes
herauskomme? Willst du das wirklich vor Gott auf dich nehmen?
»Was irgend er euch sagen mag, tutl« Um jeden Preis, auf jede
Gefahr hin: Tut es!

Ich habe Leute sagen horen: »Ich beeile mich nicht gern.« Gut,
aber was sagt David? »Den Weg deiner Gebote werde ich laufen.«

Bedenkt, dass wir in einem Zustand fortwihrenden Siindi-
gens gegen ihn leben, wenn wir einen seiner Befehle vernachlissi-
gen. Widersprecht nicht und sucht nicht nach einem Grund, dem
Befehl auszuweichen. Ich habe Kinder Gottes gekannt, die nicht
wollten, dass gewisse Abschnitte der Heiligen Schrift in der Haus-
andacht vorgelesen wiirden, weil ihr Gewissen dadurch beunruhigt
wurde. Wenn euch irgendetwas in der Bibel beunruhigt, liegt der
Fehler an euch, nicht aber an der Bibel. Bringt diese Sache sofort in
Ordnung. Thr werdet das nur tun kénnen, wenn ihr gehorsam seid
und den Willen eures Herrn und Heilandes tut. Ich spreche zu den
Bekehrten unter euch. Thr seid Christi Diener, und als solche steht
ihr unter der Zucht seines Hauses, und fiir diese gilt die Regel: »Was
irgend er euch sagen mag, tutl« Tut es!

Haben wir nicht zu viel dariiber gesprochen, was unsere Freunde
oder Bekannten tun sollen, oder beobachtet, was andere nicht tun?
Maoge der Geist Gottes von uns Besitz ergreifen, damit unser Wan-
del ein Wandel mit Gott, unser Gehorsam ein piinktlicher Gehor-

10 Psalm 119,32.



sam werde und sich unsere Liebe zu Christus darin duflert, dass wir
bestindig in seine Fufistapfen treten! Unser Gehorsam muss prak-
tisch sein.

Der Gehorsam muss auch ein personlicher Gehorsam sein. Thr wisst
selbst, wie viel heute stellvertretend getan wird. Das Gute wird auf
diese Weise getan. A ist zum Beispiel in groffer Not. B hért davon,
und es tut ihm von Herzen leid; also bittet er C, zu ihm zu gehen
und ihm zu helfen. Dann geht er ins Bett und meint, er habe etwas
Gutes getan. Oder: Nachdem A dem B seine Not geklagt hat,
sicht sich B um, ob nicht irgendein Verein besteht, der ihm hel-
fen konnte. Er weist den A einfach an C oder an den Verein und ist
damit zufrieden.

Maochtest du, dass der Heiland am Tag des Gerichts zu dir sagt:
»Ich bin hungrig gewesen, und du hast mich zu jemand ande-
rem geschickt«? Oder: »Ich bin durstig gewesen, und du hast mich
an den Stadtbrunnen zum Trinken geschickt«? Nein, das ist kein
Gehorsam. Wir miissen personlich etwas fiir Jesus tun.

Das gilt auch, wenn es sich darum handelt, Seelen fiir den Herrn
zu gewinnen. Nichts ist in dieser Hinsicht besser, als persénlich mit
den Leuten zu reden, sie sozusagen »beim Knopfloch zu fassen,
ihnen ins Auge zu schen, ihnen eine persénliche Erfahrung zu er-
zihlen, sie anzuflehen, sie méchten ihre Zuflucht zu Jesus nehmen.

Unser Heiland fordert persénlichen Gehorsam. Wenn einer von
den Dienern in unserem Text, als Christus ihm befahl, die Wasser-
kriige zu fiillen, gesagt hitte: »Johann, lauf du und fiille sie! Wil-
helm, tu du esl«, hitte er nicht Marias Ermahnung befolgt: »Was
irgend er euch sagen mag, tutl«

Riihrt sich hier dein Gewissen? Gut, dann hore sofort auf, durch
einen Vertreter tun zu lassen, was Gott dir befiehlt, damit Gott
nicht etwa deinen Stellvertreter fiir dich segnet und du leer ausgehst.
Vertraue personlich Christus und diene ihm personlich durch die
Macht seiner Gnade.

—ee> 38 <o



Es muss auch ein sofortiger Gehorsam sein. Tue sofort, was du zu
tun hast. Sobald der Abmarschbefehl kommt, marschiert der Soldat.
Sobald dir ein Gebot zu Herzen geht, so erfiille es.

Ach, wie viele Vorsitze haben die meisten Menschen im Laufe
ihres Lebens gefasst, aus denen nichts geworden ist! Was haben
sie nicht alles tun wollen, und was hitten sie nicht alles tun kén-
nen, wenn sie es nur getan hitten! Aber sie haben nur Luftschlosser
gebaut, sich ausgedacht, was fiir ein Leben sie fithren méchten, und
haben nie wirklich getan, was Jesus ihnen geboten hat.

O mochten wir dem Herrn Jesus einen personlichen, praktischen
Gehorsam leisten!

In dem Fall, von dem wir hier reden, sollte der Gehorsam auch
ein anhaltender Gehorsam sein. Maria sagte zu den Dienern:
»Was irgend er euch sagen mag, tut! Gehorcht ihm, sooft er etwas
befiehlt — nicht nur das erste Mal, wenn er euch etwas sagt, sondern
bei jedem Auftrag, den er euch gibt! Solange das Fest dauert und
mein Sohn hier ist, tut, was er euch sagt!«

Geliebte, moge der Heilige Geist auch uns Kraft geben zu tun,
was der Herr Jesus befiehlt, solange wir hier auf dieser Erde leben.
Kénnt ihr aufrichtigen Herzens sagen, geliebte Briider und Schwes-
tern: »Ich habe mein Kreuz auf mich genommen, Herr Jesus, und
bin bereit, alles zu verlassen und dir nachzufolgen«? Ist es wirklich
euer sehnlicher Wunsch, sein Joch zu tragen und in seinen Fuf3stap-
fen zu wandeln?

Gelegenheitschristen sind keine Christen. Wer vom Dienst Got-
tes von Zeit zu Zeit Urlaub nehmen méchte, ist nie wirklich in sei-
nen Dienst eingetreten. Wenn wir einmal die Uniform Christi ange-
zogen haben, konnen wir sie nicht wieder auszichen. Wie gewisse
Ritter des Altertums in Kriegszeiten in ihrer Waffenristung schlie-
fen und Lanze und Schild immer bereithielten, so miissen auch wir
Christen gehorchen, ohne zu fragen, warum. Solange unsere Her-
zen schlagen, miissen wir dem dienen, der uns mit seinem teuren
Blut erl6st hat.



Warum ist Gehorsam notwendig?

Zundichst, weil Christus des Gehorsams wert ist. Mir ist es eine
Ehre, Christus zu lieben. Ach, was ist er nicht alles! Vollkomme-
ner Mensch, der hoch iiber uns alle emporragt; vollkommener Gortt,
unbeschreiblich majestitisch in beiden Eigenschaften! Ach, ich
meine, es sollte uns eine Freude sein, nach seinem Wort zu tun.
Wir sollten uns danach sehnen, in sein Bild umgestaltet zu werden.
Um der Ehre Christi willen ermahne ich euch: »Was irgend er euch
sagen mag, tutl«

AufSerdem ist Christus unsere einzige Hoffnung. Alle Aussichten fiir
die Zukunft hingen von ihm ab. Preis sei seinem heiligen Namen!
Ihm ist keiner gleich! Welch ein unendlich finsterer Abgrund von
Jammer und Leid wire das Leben, wenn er von uns gegangen wire
und wir ihm nicht vertrauen kénnten! Bei seiner ganzen Herrlich-
keit, bei allem, was wir ihm schuldig sind und von ihm erwarten, be-
schwore ich euch, liebe Freunde: »Was irgend er euch sagen mag, tut!«

Unser Herr ist weise und sehr wohl fihig, uns zu leiten. Wer
anders als er hitte den Leuten bei jener Hochzeitsfeier aus ihrer
Not helfen kénnen, als es an Wein gebrach? Er wusste einen Aus-
weg aus ihrer Not, womit zugleich seine Herrlichkeit geoffenbarrt,
seine Jiinger zum Glauben an ihn gebracht und seine ganze Umge-
bung gliicklich und zufrieden gemacht wurde. Aber hitte er diesen
Ausweg nicht gezeigt, hitte niemand ihn zeigen kénnen. Lasst uns
ihm darum gehorchen, denn seine Befehle sind weise. Er hat nie
einen Irrtum begangen und wird nie einen begehen. Befehlen wir
unseren Lebensweg seiner Obhut und Gnade an und tun wir, was

er uns sagt!
Und dann, Geliebte, hat Christus bis jetzt immer noch unseren

Gehorsam belohnt. Warst du je gehorsam und hast dann festge-
stellt, dass es ein Irrtum war? Manche von uns haben dann und

—> 4O ~<4—



wann recht schwierige Dinge tun miissen, die uns sehr gegen die
Natur gegangen sind. Wiirden wir sie wieder tun? Natiirlich wiir-
den wir das, und wenn es uns zehnmal so viel kosten wiirde. Wer
der Stimme des Gewissens und Jesu Geboten Gehér schenkte, hat
das nie bereut, sollte er auch um Christi willen ins Gefingnis und in
den Tod gehen miissen.

Du magst dieses und jenes um Christi willen verlieren — durch
Christus aber wirst du nie etwas verlieren, und alles in allem gerech-
net wird dein scheinbarer Verlust dir nur zu gréflerem Gewinn die-
nen. Er hat dich nie betrogen und niemals irregeleitet. Der Gehor-
sam hat dir noch immer wirklichen sicheren Frieden gebracht.
Darum: »Was irgend er euch sagen mag, tutl«

AufSerdem ist Christus auch unser Herr, und wir miissen ihm schon
deshalb gehorchen. Ich hoffe, es ist niemand unter uns, der ihn sei-
nen Herrn nennen mochte und nicht tun wollte, was er ihm sagt.
Wir sprechen nicht von ihm, weil er einmal viel gegolten hat oder
weil er von uns geschieden ist und sein Einfluss nun allmihlich
dahinschwindet, weil er in anderen Dimensionen lebt. Nein, er lebt
noch, und wir haben Gemeinschaft mit ihm. Er ist unser Herr und
Meister. Es war nicht nur Formsache, als wir getauft wurden, son-
dern wir sind tatsichlich der Welt gestorben und leben fiir ihn. Er
soll unser Heerfiihrer und Konig sein und unser Herz regieren. Er
ist kein Tyrann, sondern er ist unser Briutigam; und in dieser Eigen-
schaft ist er Herr und Herrscher {iber jeden Gedanken und jede
Regung unserer Natur.

Herr Jesus, dein Joch ist sanft, und deine Last ist leicht. Es ist eine
Freude und Erquickung, es zu tragen. Sich dem zu entziehen, wiirde
Not bringen, und dies ist ein Grund, weshalb ich euch heute sagen
mochte: »Was irgend er euch sagen mag, tutl« Denn wenn ihr es nicht
tut, dann sagt ihr euch von ihm los, und was wollt ihr dann anfangen?
Wohin wollt ihr gehen, wenn ihr euch von ihm wendet? Wollt ihr die
Welt iiber euch regieren lassen? Oder wollt ihr Knechte der Gesell-

—e 4T ~<e—



schaft werden? Es gibt keine drmeren Sklaven als diese. Wollt ihr fiir
den Mammon, die Ehre oder das sogenannte Vergniigen leben? Ach,
dann kénntet ihr ebenso gut zu den Ziegelsfen Agyptens hinunter-
gehen. Zu wem konnen wir gehen? Herr Jesus, zu wem kénnte ich
gehen, wenn ich von dir fortginge? Du hast Worte ewigen Lebens.
Schlinge ein weiteres Seil der Liebe um mich, ein weiteres Seil lieben-
den Zwanges, lass es mir nie in den Sinn kommen, dich zu verlassen!
Lass mich der Welt gekreuzigt sein und die Welt mir!

Ist dies nicht die Bitte eures Herzens? Ach, kénnten wir doch
Christus ganz gehéren, ganz und fiir immer! Ja, wir wollen dem
Befehl Gehor schenken: »Was irgend er euch sagen mag, tutl« Ich
habe euch ja den Grund angegeben, warum wir Christi Befehlen
gehorchen sollen.

Was ist das Resultat des Gehorsams?

Angenommen, du tust, was Christus von dir verlangt, was dann? Ich
will es dir sagen. Erstens bist du dann frei von Verantwortung. Der
Diener, der getan hat, was ihm sein Herr befohlen hat, mag im Stil-
len fiirchten, dass schlimme Folgen daraus entstehen. Aber er sagt
sich: »Meine Schuld ist es nicht. Ich habe nur getan, was man mir
befohlen hat.«

Liebe Freunde, wenn ihr darum die ganze Last des Lebens los-
werden wollt, so tut im Glauben, was der Herr Jesus euch befiehlt.
Sollte es dann auch den Anschein haben, als stiirze der Himmel ein,
so geht euch das nichts an; ihr habt ihn nicht zu stiitzen. Thr habt
Gortt nicht zu korrigieren.

Dabei fillt mir ein, dass John Wesley" zu seinen Predigern sagte:
»Ich verlange nicht, dass ihr die Regeln, die ich gemacht habe, kor-

rigiert, sondern ich verlange, dass ihr sie befolgt.«

1 John Wesley (1703-1791), engl. Erweckungsprediger, Begriinder des Methodismus.

— 42 <ee—



Das mag uns von Wesley etwas zu viel verlangt erscheinen, von
unserem Herrn und Heiland aber konnen wir uns so etwas gefallen
lassen; er hat das Recht dazu. Er will nicht, dass wir an seinen Gebo-
ten herumflicken und nach den Folgen fragen. Nein, tut genau das,
was er sagt, dann habt ihr nichts mit den Folgen zu tun. Ihr mégt
sie zu tragen haben; aber er gibt euch dann Gnade, und es wird euch
eine Freude sein, schlimme Folgen zu tragen, die entstanden sind,
weil ihr eurem Herrn und Heiland gehorsam wart.

Dann werdet ihr auch Liebe zum Herrn haben. Ein ungehorsames
Kind wird nicht gleich aus dem Haus gejagt, weil es Vater und Mut-
ter nicht gehorcht. Aber wenn es sich der Hausordnung nicht fiigt,
hat es keine guten Tage zu Hause und verdient sie auch nicht. Der
Gutenachtkuss scheint beispielsweise lange nicht so zirtlich zu sein,
wie es der Fall wire, wenn der Ungehorsam nicht eine Schranke zwi-
schen Eltern und Kind aufgerichtet hitte. Und so geht es dem Kind
Gottes auch, wenn es sich einen Ungehorsam gegen den Herrn
und Heiland zuschulden kommen lisst. Denn seine Liebe ist so
zart, dass man sich formlich davon bedriickt fihlt, solange man im
Ungehorsam bleibt. Thr kénnt Christus nicht zuwiderhandeln und
doch Gemeinschaft mit ihm haben. Je mehr er euch seine Liebe fiih-
len ldsst, je inniger er sich mit euch verbinden mochte, umso gro-
f3er kommt euch die Kluft vor, die euch von ihm scheidet, wenn ihr
gegen ihn ungehorsam seid.

Auflerdem konnt ihr euren Glauben nicht anders betitigen als
dadurch, dass ihr tut, was er euch befiehlt. Der Glaube, der nur in
Worten besteht, in diesem oder jenem Bekenntnis, oder den ihr nur
aus eurem Gebetsbiichlein herauslest, nutzt nicht viel. Wer Glau-
ben hat, der tut, was ihm der Herr zu tun befiehlt — und tut es
mit Freuden. Er scheut keine Gefahr, und anstatt sich dngstlich ans
Ufer zu klammern, fihrt er freudig hinaus auf die offene See. Er
opfert mit Freuden das Leben, wenn der Herr Jesus es verlangt, weil



er sich nicht mit einem Glauben begniigt, der keine Fruchr trigt.
Die Frucht des Glaubens aber ist Gehorsam gegen den, an den man
glaubt.

Ich bin tberzeugt: Wenn wir Christus gehorchen, lernen wir mit
der Zeit, andere zu fithren. Wellington" pflegte zu sagen, dass nie-
mand tauglich sei, das Kommando zu fithren, es sei denn, er habe
zuvor gehorchen gelernt. Und ich stimme ihm vollig bei. Wir wer-
den nie ein Geschlecht von tiichtigen Menschen heranziehen, wenn
wir nicht darauf bestehen, dass die Kinder ihren Eltern gehorchen,
und dies auch erreichen.

In der Gemeinde Gottes fiihrt der Herr Jesus die Diener, die er
als Fiihrer benutzen mdéchte, durch die schwierigsten Proben. Ein
Knecht Gottes lernt oft mehr auf dem Krankenlager als aus seinen
Biichern im Studierzimmer. Wir miissen die Triibsalsschule durch-
laufen, ehe wir fiir andere Fiihrer sein kénnen.

SchliefSlich glaube ich: Gehorchenlernen ist eine der Vorbereitun-
gen fir die Freude des Himmels. Bedenkt nur: Die Heiligen im
Himmel kennen ja keinen anderen Willen als den Willen Gottes.
Thr Wille geht einzig und allein dahin, ihm zu dienen; darin finden
sie ihre Freude. Wenn du und ich also nicht hier lernen, Gott gehor-
sam zu sein, diesen Gehorsam zu iiben und in tausend Stiicken zu
betitigen, wie kénnen wir dann hoffen, uns droben unter all denen
gliicklich zu fiihlen, die mit solcher Freude gehorchen?

Lieber Zuhoérer, wenn du Christus nicht vertraust und ihm
gehorchst, wie kannst du dann tiberhaupt in den Himmel kom-
men? Du wiirdest dich dort nicht gliicklich fithlen, sodass du Gott
bitest, in der Hélle Zuflucht nehmen zu diirfen; denn nichts wire

12 Arthur Wellesley, 1. Duke of Wellington (vermutl. 1769—18s52), engl. General, unter dessen Fithrung die
napoleonischen Truppen in der »Schlacht bei Waterloo« (18. Juni 1815) endgiiltig besiegt wurden.



dir schrecklicher, als mit lauter vollkommenen Leuten zusammen zu
sein, die ihre Freude darin finden, Gott zu dienen.

Mbge der Herr dich in die Stellung vélligen Gehorsams dem
Herrn Jesus gegeniiber bringen!

Es ist nicht Maria, die heute Abend zu euch spricht, sondern
die Gemeinde Gottes, die euch ermahnt: »Was irgend er euch sagen
mag, tutl« Und wenn ihr es tut, dann wird der Herr das Wasser in
Wein verwandeln. Er wird euch froher und gliicklicher machen, als
ihr es je werden konntet, wenn ihr ihm nicht gehorcht.

Gehorcht ihm, so wird er fiir euch sorgen. Gehorcht ihm, so wird
er euch trosten. Gehorcht ihm, so wird er euch vollenden.

Der Herr gebe in seiner Gnade, dass wir den Willen unseres Hei-
landes erkennen, damit er dann in uns das Wollen und das Voll-
bringen nach seinem Wohlgefallen bewirken kann!






L

»Fesus spricht zu ihnen: Fillt die Wasserkriige mit “Wasser!
Und sie fiillten sie bis obenan«

(Fohannes 2,7).

7 \/ N

Jesus Christus begann die Zeit der Gnade nicht mit einem Wun-
der der Rache wie Mose, der Wasser in Blut verwandelte, sondern
mit einem Wunder der Freigebigkeit, indem er Wasser in Wein
verwandelte. Er versorgt nicht nur mit dem Notwendigen, son-
dern er gibt auch dariiber hinaus Annehmlichkeiten; und dies ist
typisch fiir das Reich seiner Gnade. Hier gibt er nicht nur den Siin-
dern genug, um sie zu erretten, sondern er gibt reichlich, Gnade
um Gnade. Seine Gaben sind nicht klein und kiimmerlich; sie sind
nicht gering — weder an Quantitit noch an Qualitit. Er gibt den
Menschen nicht nur das Wasser des Lebens, damit sie trinken und
sich erquicken, sondern Wein, damit sie sich recht erfreuen. Er gibt
wie ein Konig, der reichlich gibt, ohne die Becher und Flaschen zu
zihlen.

Lasst uns an die Barmherzigkeit unseres Herrn denken, und lasst
den Wein dastehen als ein Sinnbild seiner Gnade und die Menge
Wein als ein Sinnbild der Fiille seiner Gnade, die er so reichlich

gibt.

—- 47 <e—



Beachtet, wie einfach und anspruchslos das Wunder war. Man hitte
erwarten konnen, dass der grofle Herr {iber alles hier in menschlicher
Gestalt erschienen wire und seine Laufbahn damit begonnen hitte,
dass er die Schriftgelehrten und Pharisder, wenn nicht die Kénige
und Fiirsten der Erde, eingeladen hitte. Sie hitten dann die Zei-
chen seines Standes und die Vollmacht seiner Sendung in Augen-
schein nehmen konnen. Er hitte sie alle zusammenrufen kénnen,
um ein Wunder vor ihren Augen zu tun — wie Mose und Aaron vor
dem Pharao —, und damit hitte er sie von seinem Messiasamt iiber-
zeugen konnen. Aber er tut nichts dergleichen. Er geht zu einer ein-
fachen Hochzeit unter armen Leuten. Dort entfaltet er in der ein-
fachsten und natiirlichsten Weise seine Herrlichkeit. Als das Wasser
in Wein verwandelt werden soll, als er dies zum ersten seiner Wun-
der erwihl, ruft er nicht einmal den Speisemeister oder den Briuti-
gam oder einige Giste, um ihnen zu sagen: »Ihr seht klar, dass kein
Wein mehr vorhanden ist. Nun, ich will euch ein groffes Wunder zei-
gen und das Wasser in Wein verwandeln.« Nein, er tut es still mit
den Dienern: Er sagt ihnen, dass sie die Wasserkriige fiillen sollen. Er
gebraucht die Reinigungskriige; er verlangt nicht neue Kriige, son-
dern benutzt die, welche vorhanden sind, ohne Aufsehen und Prunk.
Er gebraucht nur Wasser, das sie im Uberfluss hatten, und tut das
Wunder in der natiitlichen Weise. Das ist gerade die Weise Jesu.

Wire es ein romisches Wunder” gewesen, so wiirde es in einer
sehr geheimnisvollen, theatralischen, sensationellen Weise getan
worden sein; aber da es ein echtes Wunder war, so hilt es sich so nah
an den Lauf der Natur, wie das Ubernatiirliche es nur kann. Der
Herr Jesus lasst nicht die Wasserkriige leeren und fiillt sie dann mit
Wein, sondern er geht mit der Natur so weit, wie die Natur gehen
will, und gebraucht Wasser, um daraus den Wein zu machen. Er
folgt darin den Naturprozessen, die jeden Tag vorkommen.

Wenn Regen vom Himmel fillt und in die Erde an die Wurzeln

13 Im Zuge der Verehrung des romischen Kaisers Vespasian (9—79 n.Chr.), der wie ein Gott angebetet
wurde, wurden ihm Wunder zugeschrieben, die den Wunderheilungen Jesu dhneln.

—eo> 48 <o



des Weinstocks einsickert und so die Trauben mit rotem Saft fiille,
dann ist es ja Wasser, wodurch der Wein erzeugt wird. Es ist nur ein
Unterschied in der Zeit, ob der Wein nun in der Traube oder ob er
in den Wasserkriigen erzeugt wird.

Unser Herr ruft keine Fremden herbei, es zu tun, sondern die
gewohnlichen Diener sollen gewdhnliches Wasser bringen. Wih-
rend sie das Wasser, oder was ihnen Wasser zu sein scheint, aus-
schopfen, sollen die Diener feststellen, dass es in Wein verwandelt
worden ist.

Nun, wann immer ihr auch versucht, dem Herrn Jesus Christus
zu dienen, macht kein Aufsehen davon, weil er nie Aufsehen machte,
wenn er etwas tat, selbst wenn er erstaunliche Wunder wirkte.

Wenn ihr etwas Gutes tun wollt, so geht hin und tut es auf
schlichte Weise. Tut es einfachen Herzens und einfachen Sinnes.
Gebt euch, wie ihr seid. Seid nicht affektiert in eurer Fréommigkeit,
als wenn ihr auf Stelzen zum Himmel gehen wolltet. Wenn ihr ein
grofSes Werk zu tun habt, so tut es mit jener echten Einfachheit,
welche der Erhabenheit nahe verwandt ist; denn alles, was flim-
mernd und prahlerisch wirke, ist im Grunde gemein und bettelhaft.
Nur die einfache Natiirlichkeit hat echte Schonheit in sich; und sol-
che Schénheit ist in diesem Wunder des Heilandes.

In der Regel gibt Christus, wenn er segnen mochte, einen Befehl.
Dies ist eine Tatsache, welche euer Gedichtnis sofort bestitigen wird.
Nicht immer ist es so, aber gewohnlich geht ein Wort des Befehls
einem Wort der Macht voraus. Er ist im Begriff, Wein zu machen,
aber er spricht nicht: »Es werde Wein!«, sondern er beginnt mit einem
an Menschen gerichteten Befehl: »Fiillt die Wasserkriige mit Wasser!«

Da ist ein Blinder: Christus will ihm das Augenlicht geben. Er
schmiert Brei auf seine Augen und spricht dann: »Geh hin, wasche
dich in dem Teich Siloam.«!

14 Johannes 9,7.



Dort ist ein Mann, dem der Arm an der Seite herabhingt, und
Christus mochte ihn heilen und spricht: »Strecke deine Hand aus!«”

Ja, und dieser Grundsatz gilt sogar in Fillen, wo er ganz un-
anwendbar zu sein scheint. So spricht er zu dem toten Kind: »Mid-
chen, ich sage dir, stehe aufl«® Und wenn es Lazarus ist, der schon
stinkt, weil er seit vier Tagen begraben ist, so ruft er: »Lazarus,
komm heraus!«” Die Wohltaten des Evangeliums verbindet er mit
einer Vorschrift des Evangeliums.

Wundert ihr euch, dass dieser Grundsatz in den Wundern sei-
ner gottlichen Gnade zu sehen ist? Hier ist ein Siinder, der gerettet
werden soll. Was spricht Christus zu diesem Stinder? »Glaube an
den Herrn Jesus Christus, und du wirst errettet werden!«!® Kann er
von selbst glauben? Ist er nicht tot in Siinden? Briider, werft keine
solchen Fragen auf, sondern lernt, dass Christus den Menschen
zu glauben befichlt und dass er seine Jiinger beauftragt zu rufen:
»Tut Bufle, denn das Reich der Himmel ist nahe gekommen!«” Er
befiehlt uns, hinauszugehen und dieses Wort zu predigen: »Glaube
an den Herrn Jesus, und du wirst errettet werden!« Es ist sein Wille,
dass wir das tun sollen, und das sollte uns geniigen, die wir uns seine
Jinger nennen.

Es war ebenso in der alten Zeit, als Gott in einem Traum die
Weise darstellte, in der er mit einem toten Volk handeln wollte. Dort
lagen die verdorrten Gebeine, und Hesekiel wurde beauftragt, ihnen
zu weissagen. Was sagte der Prophet? »lhr verdorrten Gebeine, hort
das Wort des Herrn!«* Ist das eine Weise, sie lebendig zu machen? Ja,
durch ein Gebot etwas anzuordnen, was verdorrte Gebeine nicht tun
konnen. Er ldsst sein Gebot an die Toten ausgehen, an die Verdorr-

ten, die Hilflosen, und durch die Macht des Befehls kommt Leben.

15 Matthius 12,13.

16  Markus s,41.

17 Johannes 11,43.

18 Vgl. Apostelgeschichte 16,31.
19 Vgl. Matthius 4,17.

20 Hesekiel 37,4.

—- 5O ~<e—



Ich bitte euch, seid dem Evangelium nicht ungehorsam, denn
der Glaube ist eine Pflicht — sonst wiirden wir nicht von dem »Ge-
horsam« des Glaubens lesen.?!

Dasselbe gilt, wenn wir uns von den Unbekehrten zu den Gliu-
bigen wenden. Wenn Gott beabsichtigt, die Seinen zu segnen, sie
fur andere zum Segen zu setzen, dann erldsst er einen Befehl an
sie. Wir haben zu dem Herrn gebetet, dass er aufstehen und sei-
nen Arm bewegen mochte. Seine Antwort ist: »Erwache, erwache;
steh auf, Jerusalem!«*? Wir bitten, dass sich die Welt seinem Wil-
len unterwirft, und seine Erwiderung ist: »Mir ist alle Gewalt gege-
ben im Himmel und auf der Erde. Geht nun hin ...«** Das Gebot
ist fiir ihn das Mittel zur Ubertragung des Segens. Wenn wir den
Segen haben wollen, dass Menschen zum Glauben kommen und
Gemeinden gebaut werden, dann muss Christus uns dies sagen:
»Geht hin in die ganze Welt und predigt der ganzen Schépfung das
Evangelium.«** Wenn wir seinem Befehl gehorsam sind, werden wir
sehen, wie er wirken wird — wie michtig er mit uns sein wird und
wie unsere Gebete erhért werden.

Dies ist der erste Grundsatz, den ich hier sehe: Christus erlisst
Befehle an die, die er segnen will.

Zweitens: Christi Befehle sollen nicht infrage gestellt, sondern voll-
zogen werden.

Die Leute wollen Wein, und Christus sagt: »Fiillt die Wasserkriige
mit Wasserl« Nun, wiren diese Diener so gewesen wie die tadel-
siichtigen Kritiker unserer Zeit, dann hitten sie den Herrn lange
angeschen und den Einwurf erhoben: »Wir brauchen kein Wasser;
es ist nicht das Fest der Reinigung, es ist ein Hochzeitsfest. Wir
haben kein Wasser notig bei einer Hochzeit. Wir werden Wasser

brauchen, wenn wir zur Synagoge oder zum Tempel gehen, um

21 Vgl. Rémer 1,55 16,26.
22 Jesaja 51,17.

23 Matthius 28,18.19.

24 Markus 16,15.



der Sitte gemifl unsere Hinde zu waschen. Die Stunde und die
Situation erfordern Wein.«

Aber Marias Rat an sie war gut: »Was irgend er euch sagen mag,
tut!« Lasst auch uns nicht zweifeln, sondern nach seinem Befehl tun.

Es mag manchmal scheinen, dass das Gebot Christi den Punkt,
auf den es ankommt, nicht trifft. Der Siinder zum Beispiel sagt:
»Herr, errette mich, iiberwinde die Siinde in mir!« Unser Herr ruft:
»Glaubel«, und der Siinder kann nicht sehen, wie ihn der Glaube
fihig machen wird, die Herrschaft tiber eine ihm anklebende Siinde
zu erlangen. Auf den ersten Blick scheint da kein Zusammenhang
zu sein zwischen dem einfachen Vertrauen auf den Heiland und
dem Uberwinden der Heftigkeit und dem Ablegen einer schlechten
Gewohnheit wie UnmifSigkeit, Leidenschaft, Geiz oder Liigenhaftig-
keit. Es ist aber ein Zusammenhang da; denkt nur daran — ob ihr ihn
sehen konnt oder nicht. Es ist nicht eure Sache, nach dem Warum zu
fragen, sondern zu tun, was der Herr euch befiehlt. Denn auf dem
Weg des Gebotes wird das Wunder der Barmherzigkeit gewirke.

»Fiille die Wasserkriige mit Wasser!« — wenn es auch Wein ist, den
du benatigst. Denn Christus sieht einen Zusammenhang zwischen
dem Wasser und dem Wein, obwohl du ihn noch nicht siehst. Er
hat einen Grund, weshalb er die Kriige mit Wasser fiillen ldsst; es ist
nicht eure Sache, um eine Aufklirung zu bitten, sondern Gehorsam
zu leisten.

Manchmal mégen diese Befehle sogar kleinlich erscheinen. Sie
mogen aussehen, als ob er mit uns Spott triebe. Die Familie hatte
Wein notig, der Herr Jesus sagt: »Fiillt die Wasserkriige mit Wasser!«
Die Diener hitten sagen konnen: »Es ist ganz klar, dass er mit uns
spielt. Wir titen besser daran, herumzugehen und die Freunde
dieser armen Leute zu bitten, dass sie noch einen Schlauch Wein
beisteuern. Es wire besser, einen Laden aufzusuchen, in dem wir
Wein kaufen kénnen; aber uns zu dem Brunnen zu schicken, diese
Wasserkriige zu fiillen, in die so viel Wasser hineingeht, das scheint
uns ein durchaus kindisches Spiel zu sein.«

—-- 52 e



Ich weifs, Briider, dass es manchmal so scheint, als werde der
Pfad der Pflicht nicht zu dem erwiinschten Resultat fithren. Wir
mochten gern etwas mehr tun. Dieses »etwas mehr« mag unrecht
sein, aber es sieht aus, als wenn wir dadurch unseren Plan leichter
und schneller ausfithren konnten; und deshalb tragen wir Verlangen
nach diesem unbefohlenen und vielleicht verbotenen Etwas.

Ich weif3, dass manches unruhige Gewissen meint, einfach an
Jesus zu glauben sei etwas zu Geringes. Das betriigerische Herz gibt
etwas ein, was wirksamer zu sein scheint. »Lege dir irgendeine Bufle
auf; fithle Bitterkeit; weine eine Menge von Trinen; quile deine
Seele oder brich dein Herz«, ruft das fleischliche Ich. Jesus gebietet
einfach: »Glaubel«

Es scheint so geringfiigig, als wenn es nicht sein konnte, dass
das ewige Leben gegeben wiirde, sobald ihr euer Vertrauen auf den
Herrn Jesus setzt. Aber dies ist der Grundsatz, den wir euch lehren
mochten: Wenn Jesus Christus einen Segen geben will, dann erlidsst
er einen Befehl, der nicht infrage gestellt, sondern sofort vollzogen

werden muss.

Der dritte Grundsatz ist: Wenn wir einen Befehl von Christus erhalten,
so ist es immer weise, ihn sofort mit Eifer auszufiihren. Er sprach:
»Fiille die Wasserkriige mit Wasserl«, und sie fiillten sie bis obenan.
Thr wisst, es gibt eine Art, einen Wasserkrug zu fiillen, und eine
andere Art, es zu tun. Er ist voll, und ihr kénnt ihn nicht aufhiufen;
aber doch konnt ihr ihn fiillen bis zum Uberlaufen. Beim Erfiillen
der Gebote Christi, meine lieben Briider und Schwestern, lasst uns
bis zum Auflersten gehen: Lasst sie uns bis obenan fiillen! Wenn es
das Gebot ist: »Glaubel«, so glaubt an ihn mit eurer ganzen Kraft,
vertraut ihm von ganzem Herzen. Wenn es heif§t: »Predigt das
Evangelium!«, so predigt es zur Zeit und zur Unzeit und predigt
das ganze Evangelium. Fiillt es bis obenan. Gebt dem Volk nicht
ein halbes Evangelium. Fiillt die Gefif3e bis obenan. Wenn ihr Bufle
tun sollt, so betet um eine herzliche und tiefe Bufie — voll bis an den



Rand. Wenn ihr glauben sollt, bittet um eine innige, unbedingte,
kindliche Zuversicht, auf dass euer Glaube voll bis an den Rand
sei. Wenn euch befohlen wird zu beten, so betet michtig: Fiille das
Gefif3 des Gebets bis an den Rand. Wenn ihr in der Schrift suchen
sollt, sucht sie von einem Ende bis zum andern durch: Fiillt das
Gefifl des Bibellesens bis obenan.

Christi Befehle sollten nie in halbherziger Weise ausgefiihrt wer-
den. Lasst uns unsere Seele in alles hineinwerfen, was er uns gebietet,
selbst wenn wir noch nicht den Grund sehen kdonnen, warum er uns
die Aufgabe gestellt hat. Christi Befehle sollten mit Hingabe und bis
zum Auflersten vollzogen werden, wenn ein Auflerstes moglich ist.

Der vierte Grundsatz: Unsere Arbeit im Gehorsam gegen Christus
ist dem Vertrauen auf ihn nicht entgegengesetzt, sondern sie ist die
Voraussetzung fir das Vertrauen.

Ich kenne einige Briider, die sagen: »lhr haltet Erweckungsver-
sammlungen und versucht, die Menschen durch ernste Mahnungen
und Ansprachen zu erwecken. Seht ihr nicht, dass Gott sein Werk
selbst tun will? Mit diesen Anstrengungen sucht ihr Gott das Werk
aus den Hinden zu nehmen. Der richtige Weg ist, ihm zu vertrauen
und nichts zu tun.«

Nun gut, Bruder, du vertraust Jesus und tust nichts. Ich nehme
mir die Freiheit, nicht so gewiss zu sein, dass du ihm vertraust,
denn ich denke daran, wer du bist. Ich kenne dich als einen der
ungliicklichsten und verzagtesten Menschen. In neun von zehn
Malen weiflt du nicht einmal, ob du errettet bist oder nicht. Ich
meine, du solltest kaum mit deinem Glauben prahlen. Wenn du
einen solchen groflen Glauben hittest, so wiirde dir nach deinem
Glauben geschehen. Wie viele sind in diesem Jahr deiner Gemeinde
hinzugefigt worden durch dein Nichtstun? Dieser deiner gesegneten
Gemeinde, in der du diesen gesegneten Glauben ohne Werke iibst?
Wie viele sind hineingebracht worden? »Nun, wir haben nicht viele,
die hinzugetan worden sind.«



Wenn du die Ausbreitung des Reiches Christi durch Untitigkeit
fordern willst, so glaube ich nicht, dass du den Weg gehst, den Jesus
Christus billigt.

Aber wir mochten dir sagen, dass wir, die wir von ganzem Her-
zen und von ganzer Seele fiir unseren Herrn arbeiten, jedes mogli-
che Mittel einsetzen, um die Menschen dahin zu bringen, dass sie das
Evangelium héren. Wir wissen natiirlich genauso gut wie du, dass wir
in eigener Kraft nichts in der Sache tun kénnen; wir brauchen den
Heiligen Geist. Wir vertrauen auf Gott ebenso, wie du es tust, weil
unser Glaube ein wenig mehr Resultate hervorgebracht hat als dein
Glaube. Es wiirde mich nicht wundem, wenn sich herausstellt, dass
dein Glaube ohne Werke tot ist und dass unser Glaube, der Werke
mit sich bringt, im Grunde doch lebendiger Glaube gewesen ist.

Ich méchte diesen Fall so darstellen: Jesus Christus spricht: »Fiille
die Wasserkriige mit Wasser!« Der orthodoxe Diener spricht: »Mein
Herr, ich glaube vollig, dass du ohne irgendwelches Wasser Wein
fiir diese Leute machen kannst, und mit deiner Erlaubnis will ich
kein Wasser bringen. Ich will nicht in das Werk Gottes eingreifen.
Ich bin ganz gewiss, dass du unserer Hilfe nicht bedarfst. Du kannst
machen, dass diese Wasserkriige voll Wein sind, auch ohne dass
wir einen einzigen Eimer Wasser bringen; und deshalb wollen wir
dich nicht dieser Ehre berauben. Wir wollen zuriickstehen und auf
dich warten. Wenn der Wein gemacht ist, wollen wir davon trinken
und deinen Namen preisen. Aber bis dahin bitten wir dich, uns zu
entschuldigen, denn die Eimer sind schwer zu tragen, und es gehort
eine ganze Menge Wasser dazu, um alle diese Kriige zu fiillen. Es
wiirde bedeuten, sich in das gottliche Werk hineinzumischen, und
deshalb wollen wir es uns lieber bequem machen.«

Meint ihr nicht, dass diese Diener mit solcher Rede unter Beweis
stellen, dass sie gar keinen Glauben an Jesus haben? Aber seht auf
den Diener dort, der sofort an die Arbeit geht, nachdem er den
Befehl Jesu gehért hat. Er spricht: »Ich weifd nicht, was er im Sinn
hat. Ich seche keinen Zusammenhang zwischen dem Wasser und



dem Versorgen des Festes mit Wein, aber ich gehe sofort zum Brun-
nen. Hier, reich mir ein paar Eimer! Komm mit, Bruder, hilf die
Kriige fiillen!« Da gehen sie hin und kehren bald fréhlich mit Was-
ser zuriick und gieflen es in die Kriige, bis sie ganz voll sind.

Diese scheinen mir die gliubigen Diener zu sein, die dem Gebot
gehorchen, ohne es zu verstehen, jedoch in der Erwartung, dass der
Herr Jesus auf seine Art das Wunder wirken wird. Durch unsere
ernsten Bemithungen lihmen wir seine Sache nicht, liebe Freunde,
weit entfernt! Wir beweisen unseren Glauben an ihn, wenn wir fiir

ihn arbeiten, wie er uns zu arbeiten befiehlt.

Der fiinfte Grundsatz, auf den ich Nachdruck legen méchte: Unser
Tun allein geniigt nicht.

Das wissen wir, aber ich méchte euch wieder daran erinnern.
Dort sind diese Wasserkriige, sie sind voll und kénnen nicht voller
sein. Thr seht, bei dem Bemiihen, sie zu fiillen, liuft das Wasser hier
und da iiber. Nun, all diese sechs groflen Kriige sind voll Wasser. Ist
nun deshalb mehr Wein da? Kein Tropfen. Es ist Wasser, was die
Diener brachten, nichts als Wasser, und es bleibt Wasser.

Angenommen, sie hitten dieses Wasser zum Festmahl gebracht;
ich fiirchte, die Giste wiirden kaltes Wasser nicht fiir das geeig-
nete Getrink auf einer Hochzeit gehalten haben. Sie hitten zu dem
Speisemeister gesagt: »Du hast uns doch guten Wein gegeben, und
jetzt kommst du mit Wasser. Das ist ein armseliger Abschluss fiir das
Fest.« Ich bin gewiss, das wire nicht gegangen. Und dennoch war es
Wasser, verlasst euch darauf, nichts als Wasser, als die Diener es in
die Kriige gossen.

Ebenso ist nach allem, was Siinder tun kénnen, und nach allem,
was Heilige tun kénnen, doch nichts in einer menschlichen Anstren-
gung, was eine Seele erretten kann, bis Christus das Wort der Macht
spricht.

Wenn Paulus gepflanzt und Apollos begossen hat, so muss Gott
das Gedeihen geben. Predigt das Evangelium, arbeitet an Seelen,

—- 56 <ee—



tiberredet, bittet, ermahnt. Wenn der Herr Jesus nicht seine gott-
liche Macht zeigt, wird alles kraftlos sein. Seine Gegenwart ist unsere
Macht. Gelobt sei sein Name! Er will kommen. Und wenn wir die
Wasserkriige mit Wasser fiillen, so wird er es in Wein verwandeln.
Er allein kann es tun, und die Diener, die am frohlichsten die Was-
serkriige fiillen, sind unter den ersten, die bekennen, dass er allein es
ist, der dieses Wunder vollbringen kann.

Nun der sechste und letzte Grundsatz: Obwohl das menschliche Tun
an sich nicht das hochste Ziel erreichen kann, so hat es doch sei-
nen Platz, und Gott hat es durch seine Anordnungen notwendig
gemacht.

Warum lief§ unser Herr diese Kriige mit Wasser fiillen? Ich sage
nicht, dass es notwendig geschehen musste. Es war an sich nicht
unbedingt notwendig. Aber damit das Wunder ganz offen und
unverdecket sei, war es notwendig. Angenommen, er hitte gesagt:
»Geht zu jenen Wasserkriigen und schopft Weinl«, so hitten die, wel-
che ihn belauerten, sagen konnen, es sei vorher Wein da gewesen,
und es wire kein Wunder geschehen. Als unser Herr sie mit Wasser
fullen lief3, war kein Raum da, wo Wein hitte verborgen sein kon-
nen. Er handelte wie Elia: Als er beweisen wollte, dass kein verborge-
nes Feuer auf dem Altar zu Karmel war, lief§ er sie ans Meer gehen,
um Wasser zu holen und es auf den Altar und das Opfer zu gie-
Ben, bis die Griben voll waren. Nachdem sie das dreimal getan hat-
ten, blieb keine Méglichkeit fiir einen Betrug tibrig. So machte der
Herr Jesus, als er die Diener die Kriige mit Wasser fiillen lief3, es ganz
unmdglich, ihn des Betruges anzuklagen. Und daran erkennen wir,
weshalb es notwendig war, dass die Kriige mit Wasser gefiillt wurden.

Auflerdem war es notwendig, weil es lehrreich fir die Diener war.
Der Speisemeister wusste nicht, woher der gute Wein kam, als er
ihn kostete. Er konnte es nicht verstehen, und seine Auflerung zeigt
Uberraschung und Unwissenheit. Aber es steht geschrieben: »Die
Diener aber, die das Wasser geschopft hatten, wussten es.«



Nun, wenn Seelen in einer Gemeinde bekehrt werden, so ist es
oft dhnlich bei gewissen Menschen, die gute Leute sind, aber nicht
viel von Bekehrung der Siinder wissen. Sie fithlen keine Freude
bei Erweckungen. Sie haben, wie der iltere Bruder, eher Argwohn
gegen diese wilden Charaktere, die hereingebracht werden. Sie hal-
ten sich fiir sehr respektabel und wollen lieber nicht die niedrigsten
Leute neben sich sitzen haben. Sie wissen wenig von dem, was vor-
geht. »Die Diener aber, die das Wasser geschopft hatten, wussten
es.« Die ernsten Gldubigen, die die Arbeit tun und sich bemiihen,
die Wasserkriige zu fiillen, wissen davon.

Jesus befahl, die GefifSe mit Wasser zu fiillen, damit die, die das
Wasser schopften, wissen sollten, dass es sich um ein Wunder han-
delte.

Ich garantiere euch: Wenn ihr Seelen zu Christus bringt, so wer-
det ihr seine Macht erkennen. Thr werdet hiipfen vor Freude, wenn
ihr den Schrei der BufSe hort, den hellen Freudenblick seht, der iiber
des neugeborenen Gliubigen Antlitz zucke, dessen Stinden hinweg-
gewaschen sind.

Wenn ihr Christi Kraft erfahren méchtet, so miisst ihr hingehen
und nicht Wunder tun, sondern nur das Wasser schopfen und die
Wiasserkriige fullen. Tut die gew6hnlichen Pflichten — die, in denen
an sich keine Macht ist, welche aber Jesus mit seinem gottlichen
Wirken verbindet —, und es wird euch zur Belehrung und zu eurem
Trost sein, dass ihr eine solche Arbeit zu tun hattet.

Lasst uns nun schen, wie wir dieses gottliche Gebot ausfithren
sollen: »Fiillt die Wasserkriige mit Wasser!« Nun, gebraucht in dem
Dienst Christi die Fihigkeiten, die ihr habt.

Da standen die sechs Wasserkriige, und Jesus setzte ein, was
vorhanden war. Es war Wasser in dem Brunnen; unser Herr
gebrauchte auch das. Er ist gewohnt, die Seinen und ihre Fahigkeiten
zu benutzen.

Liebe Briider und Schwestern, wenn ihr keine goldenen Kelche

—ee> 58 <e—



habt, so fiillt eure irdenen. Wenn ihr nicht mit Elia Feuer vom Him-
mel bringen kénnt und wenn ihr nicht mit den Aposteln Wunder
wirken konnt, so tut, was ihr kénnt. Wenn ihr kein Gold und Sil-
ber habt, so gebt dem Herrn das, was ihr habt. Bringt Wasser auf
seinen Befehl hin, und es wird besser als Wein sein. Die gew6hn-
lichsten Gaben konnen dem Zweck Christi dienstbar gemacht wer-
den. Gerade wie er ein paar Brote und Fische nahm und die Menge
damit speiste, so wird er eure sechs Wasserkriige und das Wasser
darin nehmen und es zu Wein machen.

Sie fiillten das, was sie hatten, denn die Wasserkriige waren leer.

Es sind vielleicht Briider da, die versuchen, ihre Gaben und Fihig-
keiten durch Bibelstudium zu verbessern. Ich denke, ihr tut recht,
meine Briider. Aber ich hére einige Leute sagen: »Der Herr Jesus
bedarf eurer Gelehrsamkeit nicht.« Nein, es ist sehr wahrscheinlich,
dass es so ist — ebenso wenig, wie er das Wasser notig hatte. Aber
ebenso wenig bedarf er eurer Dummbeit und eurer Unwissenheit.
Er bedarf auch nicht eurer rohen und ungebildeten Sprechweise. Er
suchte nicht nach leeren Kriigen bei dieser Gelegenheit; er wollte sie
voll haben — und die Diener taten recht, sie zu fiillen. Unser Herr
verlangt jetzt nicht leere Kopfe bei seinen Botschaftern, nicht leere
Herzen; deshalb, meine Briider, fiillt eure Wasserkriige mit Wasser.
Arbeitet weiter und studiert weiter, lernt, so viel ihr kénnt, und fiillt
die Wasserkriige mit Wasser.

»Ohg, wird jemand sagen, »aber wie sollen solche Studien zur
Bekehrung der Menschen fithren? Bekehrung ist wie Wein, und
alles, was diese jungen Leute lernen werden, wird wie Wasser sein.«

Du hast recht. Aber doch empfehle ich jedem, der die Bibel
studiert, die Kriige mit Wasser zu fiillen; und erwarte, dass der Herr
Jesus das Wasser in Wein verwandelt. Er kann die menschlichen
Kenntnisse heiligen, sodass sie bei der Verkiindigung der Erkenntnis
Jesu Christi niitzlich werden. Ich hoffe, die Zeit ist voriiber, wo
man davon triumt, dass Unwissenheit und Grobheit niitzlich fiir
das Reich Gottes sind. Der grofle Lehrer will, dass die Seinen alles



wissen, was sie wissen konnen, aber besonders ihn selbst und die
Schrift studieren, damit sie ihn und sein Evangelium verkiindigen
konnen. »Fiillt die Wasserkriige mit Wasser!«

Lasst uns weiter die von Gott verordneten Mittel des Segens betrach-
ten. Was sind sie?

Zunichst das Lesen der Schrift. Suchet in der Schrift. Forscht
darin, so gut ihr kénnt. Versucht, sie zu verstehen. »Aber wenn ich
die Bibel kenne, werde ich deshalb errettet werden?« Nein, du musst
Christus selbst durch den Geist kennen. Doch »fiillt die Wasserkriige
mit Wasser«!

Wihrend ihr in der Schrift forscht, kénnt ihr erwarten, dass der
Heiland sein eigenes Wort segnen und das Wasser in Wein ver-
wandeln wird. Auflerdem sind die Gottesdienste und die Evan-
gelisationen da. Tragt Sorge, diesen Krug mit Wasser zu fiillen.

»Aber ich kann Tausende von Predigten héren und nicht erret-
tet werden.« Ich weif3, dass es so ist, aber eure Sache ist, diesen Krug
mit Wasser zu fiillen. Wihrend ihr das Evangelium hort, wird Gott
es segnen, denn der Glaube kommt aus der Predigt, die Predigt aber
aus dem Wort Gottes.

Achtet darauf, dass ihr die von Gott verordneten Mittel gebraucht.
Weil unser Herr Jesus gesagt hat, dass die Menschen durch die Pre-
digt des Wortes errettet werden, bete ich, dass er Prediger erwecke,
die ohne Unterlass predigen, zur Zeit und zur Unzeit, in Hiusern
und auf der Straf3e.

»Aber sie werden durch unser Predigen nicht errettet werden.«
Das weif$ ich. Predigen ist das Wasser: Waihrend wir predigen, wird
Gortt es segnen und das Wasser in Wein verwandeln.

Lasst uns christliche Biicher und Traktate verbreiten.

»Oh, aber die Leute werden nicht durch das Lesen dieser
Schriften errettet werden.« Sehr wahrscheinlich nicht, aber wihrend
des Lesens kann Gott ihnen seine Wahrheit in Erinnerung bringen
und ihre Herzen anriihren. »Fiille die Wasserkriige mit Wasser!«

—+e> 60 <o



Verschenkt reichlich Traktate. Verteilt christliche Schriften, iiberall.
Fulle die Kriige, und der Herr wird das Wasser in Wein verwandeln.

Denkt auch an die Gebetsstunden; fiillt diesen Krug mit Wasser.
Ich habe nicht tiber euren Besuch der Gebetsstunde zu klagen, aber
haltet damit an, liebe Briider! Ihr kénnt beten. Gelobt sei sein Name,
ihr habt den Geist des Gebets. Betet weiter! »Fiillt die Wasserkriige
mit Wasserl«, und in Erhérung des Gebets wird Jesus es in Wein
verwandeln.

Sonntagschullehrer, arbeitet mit all eurer Kraft in der Sonntag-
schule.

»Aber es wird die Kinder nicht erretten, wenn wir sie blof
zusammenbringen und ihnen von Jesus erzihlen. Wir kénnen ihnen
kein neues Herz geben.« Wer sagt denn, dass ihr das kénne? »Fiille
die Wasserkriige mit Wasser!« Jesus Christus versteht es in Wein zu
verwandeln. Und er unterlisst nicht, es zu tun, wenn wir seinen Ge-
boten gehorsam sind.

Gebraucht alle Mittel, aber tragt Sorge, dass ihr diese Mittel mit
ganzer Seele einsetzt.

Ich komme auf den Teil meines Textes zuriick: »Und sie fiillten sie
bis obenan.« Wenn ihr die Kinder in der Sonntagschule lehrt, lehrt
sie gut. Fiillt sie bis obenan.

Wenn du predigst, lieber Mann, so predige nicht, als wenn du
nur halb wach wirst; rithre dich. Wenn du versuchst, die Menge zu
evangelisieren, so tue es nicht auf halbherzige Weise, als wenn es dir
einerlei wire, ob ihre Seelen errettet wiirden oder nicht; fiille sie bis
obenan. Predige das Evangelium mit aller Kraft, bitte um Kraft aus
der Hohe. Fiille jedes Gefiff bis an den Rand. Was wert ist, tiber-
haupt getan zu werden, ist wert, gut getan zu werden. Niemand hat
Christus jemals zu gut gedient.

Ich habe gehért, dass bei einem Dienst zu viel Eifer sein kann,
aber im Dienst Christi mogt ihr so viel Eifer haben, wie ihr wollt,
ohne dass ihr das MafS iiberschreitet. Strebt danach, Gutes von



ganzem Herzen und von ganzer Seele und mit ganzer Kraft zu
tun.

Aber erinnert euch auch an Folgendes: Wenn ihr alles getan habr,
was ihr kénnt, wird doch ein grofler Mangel in all dem zu sehen
sein, was ihr getan habt. Es ist gut, vom Traktateverteilen, Sonntag-
schullehren, Predigen heimzugehen, auf die Knie zu fallen und zu
rufen: »Herr, ich habe alles getan, was du mir befohlen hast, und
doch ist nichts getan, wenn du nicht die Hand daran legst. Herr,
ich habe die Wasserkriige gefiillt, und obwohl ich sie nur mit Was-
ser fiillen konnte, so habe ich sie doch bis obenan gefiillt. Herr, nach
meinem besten Vermogen habe ich versucht, Menschen fiir dich zu
gewinnen. Es kann keine Seele errettet, kein Kind bekehrt und dei-
nem Namen keine Ehre gebracht werden durch das, was ich getan
habe. Aber, mein Meister, sprich das Wunder wirkende Wort, dass
das Wasser, welches die Gefif3e fiillt, zu Wein werde. Du kannst das

tun, was ich nicht kann.«

Dieser Gedanke fithrt mich zu der letzten Anwendung des Grund-
satzes: »Vertraut eurem Herrn, dass er das Werk tun wird.« Thr
seht, es gibt zwei Arten, Wasserkriige zu fiillen. Angenommen,
diesen Leuten wire nie befohlen worden, die Wasserkriige zu fiil-
len, und ihr Tun hitte gar keinen Bezug auf Christus gehabt.
Angenommen, es wire ihr eigener Einfall gewesen, und sie hitten
gesagt: »Diese Leute haben keinen Wein mehr. Aber sie sollen ein
Bad haben, wenn sie wollen, deshalb fiillen wir die sechs Gefifle
mit Wasser.«

Solches Tun wiirde zu nichts gefithrt haben. Das Wasser hitte
gestanden und ihre Gesichter auf seiner glinzenden Fliche wider-
gespiegelt, aber weiter wire nichts geschehen. Jesus Christus muss
kommen und in seiner Kraft das Wunder wirken. Weil er den Die-
nern befohlen hatte, die Kriige mit Wasser zu fiillen, deshalb war er
verpflichtet — wenn ich einen solchen Ausdruck von unserem Herrn
gebrauchen darf —, es in Wein zu verwandeln, denn sonst hitte er

—ee>- 62 <o



sie zum Besten gehalten, und sie hitten sich umwenden und sagen
konnen: »Warum gabst du uns einen solchen Befehl?«

Wenn der Herr Jesus nicht durch uns wirkt, nachdem wir die
Kriige mit Wasser gefiillt haben, so haben wir getan, was er uns
befohlen hat, aber die Welt wiirde sogleich behaupten, dass Christi
Gebote leer, fruchtlos und umsonst seien. Man wiirde erkliren,
dass der Gehorsam gegen sein Wort kein Resultat ergibt. Die Welt
wiirde sagen: »lhr habt die Wasserkriige mit Wasser gefiillt, weil er
es euch befahl. Thr habt erwartet, dass er das Wasser in Wein ver-
wandeln werde, aber er tat es nicht. Euer Glaube ist eitel; euer
ganzer Gehorsam ist umsonst. Er ist kein Herr, dem man dienen
sollte.«

Wir wiirden verlieren, aber er noch mehr, denn er wiirde seine
Ehre verlieren. Ich fiir meinen Teil glaube nicht, dass ein gutes Wort
fir Christus jemals vergeblich gesprochen wird. Ich bin gewiss, dass
keine Predigt, in der Christus verkiindigt wird, ohne Resultat blei-
ben wird. Etwas wird daraus entspringen, wenn auch nicht heute
oder morgen, aber etwas wird dennoch daraus entspringen.

Wenn ich eine Predigt drucken lief3, so habe ich kurz danach oft
die Freude gehabt, von Menschen zu héren, dass diese Bldtter das
Mittel zu ihrer Errettung gewesen sind. Wenn ich eine Predigt nicht
gedrucke, sondern nur gehalten habe, so habe ich doch gedacht,
etwas werde danach kommen. Ich predigte Christus. Ich legte seine
errettende Wahrheit den Menschen vor, und dieser Same kann nicht
sterben. Ich habe erst vor Kurzem von einem Menschen gehort, der
durch eine Predigt zu Christus gefithrt wurde, die ich vor 25 Jahren
gehalten hatte. Ich hore fast jede Woche von Menschen, die zu
Christus gebracht worden sind durch Predigten, die in Park Street,
in Exeter Hall und in Surrey Gardens gehalten wurden, und daran
erkenne ich, dass Gott nicht ein einziges treues Zeugnis zu Boden
fallen lassen wird.

Fahrt fort, Briider, fahrt fort, die Kriige mit Wasser zu fiillen.
Glaubt nicht, dass ihr zu viel tut, wenn ihr euer Auflerstes getan

—- (3 <



habt. Beginnt nicht, euch zu eurem bisherigen Erfolg Gliick zu
wiinschen.

Alles muss von Christus kommen, und es wird von Christus
kommen. Geht nicht zur Gebetsstunde und sprecht: »Paulus mag
pflanzen, Apollos mag begiefSen, aber ...« So lautet die Stelle nicht.
Sie sagt gerade das Gegenteil und lautet so: »Ich habe gepflanzt,
Apollos hat begossen, Gott aber hat das Wachstum gegeben.«* Das
Wachstum wird sicherlich von Gott gegeben, wo das Pflanzen und
Begieflen in rechter Weise geschieht. Die Diener fiillten die Wasser-
kriige, der Meister verwandelte das Wasser in Wein.

Der Herr gebe uns Gnade, seinem Gebot gehorsam zu sein,
besonders dem Gebot: »Glaube und lebel« Mégen wir droben bei
seinem Hochzeitsfest ihn sehen und von Ewigkeit zu Ewigkeit von
dem neuen Wein mit ihm trinken!

25 1. Korinther 3,6.

—- 64 <



(Lovetolics ficiZ

»Einer aber von ihnen, als er sah, dass er gebeilt war,
kehrte zuriick und verherrlichte Gott mit lauter Stimme;
und er fiel aufs CAngesicht zu seinen FiifSen und dankte ihm;
und er war ein Samariter. Jesus aber antwortete und sprach:
Sind nicht die zehn gereinigt geworden? “Wo sind aber die neun?
Sind keine gefunden worden, die zuriickkehrten, um Gott Epre
zu geben, aufSer diesem Fremden? Und er sprach zu ihm:

Steh auf und geh hin; dein Glaube hat dich gerettet«
(Gukeas 17,15-19).

7 & A

TIhr kennt die Beschreibung des Aussatzes, dieser schrecklichen
Krankheit, die den Menschen bedroht. Wir sollten dankbar dafiir
sein, dass diese entsetzliche Krankheit in unserem Land kaum
mehr als dem Namen nach bekannt ist. Ihr habt auch gehort, dass
diese Krankheit ein lehrreiches Beispiel von dem ist, was die Siinde
fiir den Menschen ist, wie sie verunreinigt und zerstért. Ich brau-
che sicher nicht niher auf diesen betriiblichen Gegenstand ein-
zugehen.

Welch ein Anblick fiir den Heiland — zehn Aussitzige! Welch
eine Anhidufung von Schmerzen! So etwas sieht der Herr jeden Tag
in dieser siindenbefleckten Welt! Nicht nur zehn sind Siinder, nicht
nur zehn Millionen sind in dieser Welt zu finden, sondern es gibt
auf dieser Erde Milliarden siindenkranker Seelen. Welch eine Herab-
lassung, dass der Sohn Gottes eine solche Welt betrat!

—- 65 <



Und nun beachtet bitte die triumphierende Gnade des Herrn
Jesus gegeniiber diesen zehn Aussitzigen. Ein normaler Mensch
hitte sein Gliick gemacht, es wiirde ihm lebenslinglichen Ruhm
eingebracht haben, wenn er auch nur einen Aussitzigen hitte heilen
konnen. Unser Herr aber heilte zehn Aussitzige auf einmal.

Niemand von uns kann die Freude nachempfinden, die diese
Aussitzigen empfanden, als sie entdeckten, dass sie geheilt waren. Es
mag ihnen wie eine neue Geburt vorgekommen sein. Es wire nicht
zu verwundern gewesen, wenn alle zuriickgeeilt und Jesus zu Fiiflen
gefallen wiren, um ihre Stimmen zu einem zehnstimmigen Loblied
zu erheben.

Das Traurige bei dem Ganzen ist, dass neun Aussitzige, obwohl
geheilt, kalt und gleichgiiltig gegen ihren Retter ihren Weg zu den
Priestern fortsetzten. Wir lesen nirgends von ihrer Riickkehr, sie ver-
schwinden vielmehr ganz aus der Geschichte. Sie haben einen Segen
erlangt, gehen ihres Weges — und damit ist ihre Geschichte zu Ende.

Nur einer von ihnen, ein Samariter, kehrte zuriick, um seinen
Dank auszusprechen. Das Elend hat merkwiirdige Schlafgenossen;
die neun Aussitzigen aus dem Volk Israel hatten Gemeinschaft mit
einem ausgestoflenen Samariter, und er — es ist auffallend — war der
Einzige, der, von einem plotzlichen Gefiihl der Dankbarkeit ergrif-
fen, zu seinem Wohltiter zuriickkehrte, zu seinen Fiiflen niederfiel,
um Gott zu preisen.

Wenn jemand auch die ganze Welt durchsuchte — unter allen aus-
erlesenen Kostbarkeiten wird er nur selten die Dankbarkeit finden.
Sie sollte ja so allgemein sein wie die Tautropfen, die am Morgen auf
der Decke perlen, aber sie ist leider oft iiberhaupt nicht vorhanden.
Dankbarkeit gegen Christus war zur Zeit seines Erdenwandels sel-
ten genug. Von sieben Tagen ist nur einer besonders zur Anbetung
Gottes bestimmt, aber von zehn Aussitzigen war nur einer dazu
bereit! Der Gegenstand unserer Betrachtung ist Dankbarkeit gegen
den Herrn Jesus.

—+e> 66 <ee—



Die Seltenheit der Dankbarkeit

Es gibt mehr Menschen, die Wohltaten empfangen, als solche, die
dafiir danken. Zehn sind geheilt, aber nur einer pries Gott. Zehn
sind vom Aussatz geheilt, und — merkt es euch — nur einer kniet zu
Jesu Fiiflen nieder und dankt ihm dafiir!

Wenn nach einer so unaussprechlichen Segnung, die ja einem
Stummen die Zunge zum Lobe Gottes hitte losen miissen, die
Menschen nur im Verhiltnis von eins zu zehn Gott danken, was
sollen wir dann im Blick auf die allgemeinen gottlichen Wohlta-
ten sagen? Ist doch jede derselben von unschitzbarem Wert. Leben,
Gesundheit, Augenlicht und Gehér, die Liebe der Unsrigen, Freun-
desliebe — nun, damit will ich den Katalog von Segnungen abbre-
chen, die wir jeden Tag empfangen. Und trotzdem ist unter zehn
nur einer, der Gott fiir die Gabe der Heilung danke?

Ein gleichgiiltiges »Gott sei Dankl« ist gewohnlich alles. Und
mogen auch viele von uns fiir diese Segnungen danken — was fiir
ein armseliges Danken ist es! Wir danken dem Herrn nicht, wie es
sich geziemt, mit ganzem Herzen. Wir erhalten einen Kontinent an
Wohltaten, aber geben als Dank nur ein Inselchen dafiir. Gott iiber-
schiittet uns jeden Morgen und Abend neu mit Segnungen; seine
Treue ist groff. Wir aber lassen Jahre vorbeigehen und halten nur sel-
ten einen Danktag. Es ist betriibend zu sehen, wie dem Allgiitigen
gegeniiber der Mensch so voller Undankbarkeit ist. Das Geschlecht,
das Wohltaten empfingt, mag sagen: »Mein Name ist Legion.« Hin-
gegen die Zahl derer, die Gott danken, ist so gering, dass ein Kind
ihre Namen aufschreiben kénnte.

Es gibt aber noch etwas sehr Merkwiirdiges: Die Zahl derer, die biz-
ten, ist grofler als die Zahl derer, die danken. Alle zehn Aussitzigen
hatten gebetet. Wie schwach und heiser auch ihre Stimmen durch
die Krankheit geworden sein mochten, sie erhoben doch gemeinsam
ihre Stimme zu dem Ruf: »Jesus, Meister, erbarme dich unser!« Als

—- (7 <



es aber zu dem »Te Deum«?*®, zum Loben und Preisen Gottes, kam,
stimmte nur einer die Melodie an.

Man sollte denken, dass alle, die beten, auch danken wiirden.
Das ist aber nicht der Fall. Viele unserer Mitbiirger beten, wenn sie
krank oder dem Tod nahe sind. Aber wenn sie gesund geworden
sind, erkrankt ihr Danken zum Tode. Ach, wie traurig, dass es mehr
Bitten als Danken gibt! Ich méchte euch, die ihr dem Volk Gottes
angehort, diese Tatsache in einer anderen Form darlegen: Die meis-
ten von uns beten mehr, als sie danken.

Ich fiirchte, ihr betet schon wenig genug, aber wie ist es mit dem
Danken? Am Familienaltar bitten wir immer, aber wir danken nur
so wenig. In unserem Kimmerlein beten wir oft, aber danken wir
auch hiufig? Beten ist als Dienst bei Weitem nicht so wertvoll wie
Danken. Bitten ist fiir die Zeit, Lob und Dank fiir die Ewigkeit.
Deswegen sollte das Danken den ersten Platz einnehmen. Lasst uns
den Gottesdienst iiben, mit welchem sich die Himmelsbewohner
beschiftigen. Bitten ist fiir einen Bettler. Ich denke aber, der ist ein
armseliger Bettler, der nicht dankt, wenn er eine Gabe empfingt.
Dem Bitten sollte auf dem Fuff das Danken folgen.

Du wirst von Leiden heimgesucht, durch Geldverluste, durch
Armut, durch Krankheit eines Kindes oder durch Leiden irgendwel-
cher Art. Du beginnst zu beten, und ferne sei es von mir, dich des-
halb zu tadeln. Aber sollte es nur beim Beten bleiben? Sollte es nicht
auch etwas geben, wofiir du zu loben und zu danken hast? Kommt,
und lasst uns das vor unserem Herrn bekennen, wenn wir einsehen,

dass wir viel mehr Bitten zum Gnadenthron emporsteigen lassen als

Lob und Dankopfer!

Weiter méchte ich bemerken, dass der Mensch viel leichter dem
Herrn Jesus duflerlich gehorsam als ihm dankbar ist. Als Jesus sagte:

26 1é Deum (von lat. Te deum laudamus, dt. »Dich, Gott, loben wir«): Anfang eines feierlichen,
lateinischen Lob-, Dank- und Bittgesangs der christlichen Kirche, welcher wahrscheinlich im
4. Jahrhundert entstand.

—+e>- 68 <o



»Geht hin und zeigt euch den Priestern, taten sie es gleich, alle
zehn; nicht einer blieb zuriick. Aber nur einer kam zu Jesus zuriick,
um seinen Namen zu preisen.

So ist es heute auch noch: Thr pflegt in die Versammlung zu
gehen, ein gutes Buch zu lesen oder eine andere fromme Tat zu ver-
richten, aber ach, wie wenig wird Gott gepriesen, wie wenig werft
ihr euch Jesus zu Fiifen, wie selten ist das Bediirfnis, dass man ohne
Ende dem Loblieder singen méchte, der so Grofles an uns und fiir
uns getan hat! Auferliche Religionsiibungen sind leicht und werden
allgemein ausgeiibt; dagegen ist das Ausschiitten des Herzens voll
dankbarer Liebe ein seltenes Vorkommnis. Neun loben Aduflerlich,
wihrend nur einer dem Herrn dankt!

Eine weitere Feststellung: Es gibt mehr Leute, die glauben, als sol-
che, die danken. Es glaubten doch alle zehn Minner, aber nur einer
dankte dem Herrn. Ihr Glaube bezog sich auf den Aussatz, und in die-
ser Hinsicht geschah ihnen nach ihrem Glauben. Thr Glaube, mochte
er sich auch nur auf ihren Aussatz beziehen, war ein sehr wunderbarer
Glaube. War es nicht merkwiirdig, dass sie dem Herrn Jesus glaubten,
obwohl er nicht sprach: »Seid gereinigt!«, sondern einfach sagte: »Geht
hin und zeigt euch den Priestern«® Mit ausgetrockneter Haut gingen
sie mutig ihres Weges in dem Vertrauen, dass Jesus beabsichtigte, sie
zu segnen. Wirklich, ein so bewunderungswiirdiger Glaube — und
doch ist keiner von den neun, der so glaubte, je zuriickgekommen,
um seinem Wohltiter fiir die erhaltene Wohltat zu danken.

Ich fiirchte, es gibt viel Glauben, sogar grofleren Glauben als den
der Aussitzigen, der aber trotzdem nicht zu praktischer Dankbarkeit
erblitht ist. Vielleicht blitht diese Blume zu einer spiteren Jahreszeit,
sie hat aber sicherlich nicht zur Friithlingszeit gebliiht wie eine Pri-
mel und der Léwenzahn.

Ich strafe mich manchmal dariiber, dass ich wohl wie Elia auf
dem Berge Karmel mit Gott im Gebet gerungen, aber so wenig den

—- (9 <



Namen des Herrn verherrlicht habe, wie Maria es getan hat. Wir
preisen den Herrn nicht im Verhiltnis zu den empfangenen Wohlta-
ten. Die gottliche Schatzkammer wiirde iiberflieffen, wenn die Dan-
kesgebiihren ehrlicher entrichtet wiirden. Es wire nicht notwen-
dig, fiir die Mission zu bitten und die Christen zur Selbstverleug-
nung anzutreiben, wenn es im Verhiltnis zu unserem Glauben mehr
Dank gibe. Wir glauben fiir Zeit und Ewigkeit und verherrlichen
doch nicht den Herrn, wie wir es auf dieser Erde und in dieser Zeit
tun sollten. Ich habe das Vertrauen, dass der Glaube echt ist — es ist
nicht meine Sache zu richten —, aber er ist mangelhaft in seinem
Erfolg.

Der Glaube war bei diesen Aussitzigen echt, soweit er ihren Aus-
satz betraf. So gibt es auch unter uns solche, die Wohltaten von
Christus empfangen, die auch hoffen, dass sie errettet sind, die ihm
aber doch nicht danken. Sie bringen ihr Leben damit zu, ihre eigene
Haut zu untersuchen, um zu sehen, ob sie wirklich geheilt sind.

Dieser Mann wusste, dass er geheilt war. Er war in Bezug auf die-
sen Punkt ohne Zweifel; und dann trieb ihn die Dankbarkeit dahin
zuriick, wo der stand, der sein wunderbarer Arzt gewesen war, um
zu seinen Fiiflen niederzufallen und ihm mit lauter Stimme zu dan-
ken und Gott zu preisen. O dass doch alle meine dngstlichen, zwei-
felnden Zuhorer dasselbe titen!

Das Wesen wahrer Dankbarkeit

Die einfache Tat des einen Mannes in unserem Text mag das Wesen
des Glaubens zeigen. Er zeigt sich nicht bei allen in gleicher Weise.
Die Liebe zu Christus trigt, wie die blithenden Blumen, mannigfal-
tige Gestalt; nur kiinstliche Blumen sind sich ziemlich alle gleich.
Lebendige Dankbarkeit ist persinliche Dankbarkeit. Dieser Mann
war, solange er ein Aussitziger war, einer von zehn; als er aber
zuriickkehrte, um Gott zu danken, war er ganz allein.

—> 70 ~<be—



Du kannst gemeinsam mit anderen siindigen und mit ihnen zur
Holle fahren; wenn du aber zu Jesus kommst, wirst du ganz allein
kommen. Wenn du gerettet bist — wenn es dir auch eine Freude sein
mag, in die Loblieder anderer einzustimmen — so wird es dir doch
auch eine Freude sein, ein Solo der Dankbarkeit zu singen.

Dieser Mann verldsst die Gesellschaft der tibrigen neun und
kommt zu Jesus. Wenn Jesus dich errettet hat und es recht in dei-
nem Herzen steht, so wird es bei dir heifen: »Ich muss ihm danken;
ich muss ihn lieb haben.« Du wirst dich weder durch die Gefiihls-
kilte der neun alten Genossen noch durch die Gleichgiiltigkeit
der Gemeinde zuriickhalten lassen. Deine Liebe zum Herrn Jesus
dringt dich zum Reden, wenn auch Himmel, Erde und Meer in
Schweigen gehiillt sind.

Dein Herz ist so voll brennender, anbetender Liebe, dass es dir
ist, als ob du der Einzige wirst, der den Herrn lieb hitte; deshalb
musst du die himmlische Flamme der Liebe und Dankbarkeit nih-
ren. Es ist dir ein Bediirfnis, dem Verlangen deines Herzens nachzu-
geben und sein Sehnen auszusprechen. Das Feuer in dir muss zum
Ausbruch kommen. Da wahres Loben und Danken etwas Persén-

liches ist, so lasst uns ein jeder auf seine Weise Gott preisen.

Eine weitere Besonderheit in der Dankbarkeit dieses Mannes ist
seine Pinktlichkeit. Er muss sofort zuriickgekommen sein, denn,
wie ich denke, der Heiland hat sich nicht lange am Tor jenes Dor-
fes aufgehalten. Er war zu sehr beschiftigt, um lange an einem Fleck
stehen zu bleiben; er ging umher, um wohlzutun. Dieser Mann kam
alsbald zurtick. Darum sollte jeder, der gerettet wird — je eher, desto
besser — zuriickkommen, um seinen Dank auszusprechen.

Man pflegt zwar zu sagen, die zweiten Gedanken seien die bes-
ten, aber das ist nicht der Fall, wenn das Herz voll Liebe zu Chris-
tus ist. Folge deinem ersten Gedanken, warte nicht auf den zwei-
ten, damit nicht der erste Drang zur Anbetung von einem zweiten
Einfall verzehrt werde. Gehe sogleich hin und danke dem Herrn.

— 71 <e—



Wias fiir grof$artige Pline hat mancher dariiber entworfen, wie er
in Zukunft seinem Gott dienen wollte — und wie gering sind die
Resultate! Ach, es ist besser, heute nur einen Stein zu legen, als mit
der Absicht umzugehen, in einem Jahr einen Palast zu bauen!

Lobe den Herrn jezzz, danke ihm jezzr fur das Heil. Weshalb
soll das Dankesopfer in Quarantine liegen? Weshalb sollte es auch
nur fiir eine Nacht wartend vor der Tiir liegen? Weshalb sollte euer
Dank der Aloe gleichen, die mehrere Jahre braucht, um zur Bliite
zu kommen? Das Manna kam jeden Morgen frisch; so sollte sich
auch euer Dank zeitig erheben. Wer sofort dankt, dankt doppelt;
wer nicht sogleich dankt, wird es gar nicht tun. Der Dank dieses
Mannes beweist auch seine geistliche Haltung. Wir erkennen das
daran, dass er auf dem Weg zu den Priestern stehen blieb. Es war
seine Pflicht, zu den Priestern zu gehen, es war ihm ja befohlen
worden. Es gibt aber in allen Dingen eine gewisse Vorrangig-
keit; einige Pflichten sind grofer als andere. Er mag bei sich selbst
gedacht haben: Mir ist befohlen worden, zu den Priestern zu gehen.
Ich bin aber geheilt, und dieser neue Umstand Z4ndert die Rang-
ordnung meiner Pflichten. Die erste ist, zuriickzugehen und vor
dem Volk Zeugnis abzulegen, indem ich Gott preise und zu Jesu
Fiiflen niederfalle.

Es ist gut, das heilige Gesetz der Pflichteinteilung zu beachten.
Der fleischliche Sinn hilt sich zunichst an duflere Pflichten, weil
das Fleischliche gegeniiber dem Geistlichen die Oberhand hat. Die
Liebe entdeckt aber bald, dass das Wesen kostbarer ist als der Schat-
ten, dass es eine hohere Pflicht ist, zu den Faflen des grofSen Hohen-
priesters niederzufallen, als zu dem geringeren Priester zu gehen.
Der geheilte Aussitzige wandte sich also erst zu Jesus. Ihm stand die
geistliche Pflicht hoher als die Zeremonie. Er fiihlte, dass es seine
Hauptpflicht sei, personlich die gottliche Person anzubeten, die ihn
von seiner schrecklichen Krankheit geheilt hatte.

Lasst uns zuerst zum Herrn Jesus gehen. Lasst uns im Geist vor
ihm niederfallen. Es ist selbstverstindlich, dass ihr die Gottesdienste

— 72 <



besucht und euch der Anbetung anschliefSt. Wer aber den Herrn
lieb hat, der wird begehren, zu Jesus selbst zu kommen, um ihm zu
sagen, wie lieb er ihn hat. Er wird sich sehnen, selbst etwas fiir ihn
zu tun, etwas, wodurch er die Dankbarkeit seines Herzens bewei-
sen kann.

Wahre Dankbarkeit zeigt sich durch ihre Grgffe. Diese Grofe zeigte
sich bei dem Geheilten darin, dass er zuriickkehrte und mit lauter
Stimme Gott pries. Er hitte ja in ruhiger Weise Gott preisen kon-
nen, nicht wahr? Ja, wer aber soeben vom Aussatz geheilt, wem aufs
Neue eine deutliche Stimme geschenkt worden ist, der kann nicht
flisternd seinen Dank aussprechen.

Briider, ihr wisst, es wiirde euch unméglich sein, kiithl und
gemessen zu sein, nachdem ihr das Heil erlangt habt. Dieser Mann
pries Gott mit lauter Stimme. Tadelt es nicht, wenn Neubekehrte
zuweilen sehr laut werden. Lasst sie! Es wird euch nicht schaden,
wenn hier und da ein wenig laute Bewegung vorkommt. O dass der
Herr die Gemeinde doch erwecken wollte, dass wir alle anfingen,
mit unserer ganzen Seele Gott zu preisen! Wahre Dankbarkeit ist
mit Demut verbunden. Dieser Mann fiel auf sein Angesicht, Jesu zu
Filen. »Ich bin nichts, Herr, schien er zu sagen.

Es gibt keinen ehrenvolleren Platz als den zu Jesu Fiiflen. Ach,
dort immer zu liegen, ihn véllig lieben zu diirfen, das eigene Ich ster-
ben zu lassen! Wahre Dankbarkeit liegt vor dem Herrn im Staube,
zu den Fiifen Jesu.

Diesem kénnen wir noch die Anbetung des Geheilten hinzuftigen.
Er fiel zu Jesu Fiiflen nieder, pries Gott und dankte ihm. Lasst uns
unseren Heiland anbeten. Andere mégen tiber Jesus denken, was sie
wollen, wir aber wollen die Finger in seine Wundenmale legen und
anbetend ausrufen: »Mein Herr und mein Gott!«*” Wir wollen nie

27 Vgl. Johannes 20,28.



aufthoren, dem Anbetung darzubringen, der seine Gottheit dadurch
erwiesen hat, dass er uns von dem Aussatz der Stinde geheilt hat.
Seiner gottlichen Majestit sei Ehre und Anbetung dargebracht!

Auf eins mochte ich bei der Dankbarkeit dieses Mannes noch auf-
merksam machen: auf sein Schweigen diber andere. Als der Heiland
fragte: »Sind nicht die zehn gereinigt worden? Wo sind aber die
neun? Sind keine gefunden worden, die zuriickkehrten, um Gott
Ehre zu geben, aufler diesem Fremden?«, schwieg der Mann. Er
stand nicht auf und sagte: »O Herr, alle sind zu den Priestern gegan-
gen; ich bin erstaunt, dass sie nicht zuriickgekehrt sind, um dir zu
danken!«

O Briider, wenn wir die Gnade Gottes in unseren Herzen spii-
ren, haben wir genug damit zu tun, vor unserer eigenen Tiir zu keh-
ren. Wenn ich meine Dankbarkeit darbringen darf, werde ich nicht
daran denken, andere der Undankbarkeit zu beschuldigen. Der Herr
sagt: »Wo sind aber die neun?« Aber der arme, geheilte Mann zu sei-
nen Fiflen hatte kein Wort gegen diese Undankbaren zu sagen; er
ist zu sehr in Anbetung vertieft.

Der Segen der Dankbarkeit

Dieser Mann wurde weit mehr gesegnet als die neun. Sie wurden
zwar geheilt, aber nicht so gesegnet wie er. In der Dankbarkeit liegt
ein grofler Segen.

Sollte Christus nicht gepriesen werden? Dieser Mann tat, was er
konnte. Es ist stets eine geistliche Ruhe und Gelassenheit damit ver-
bunden, wenn man weif}, dass man in einer rechten Sache tut, was
man kann, wenn man es auch nicht so tut, wie man es gern tun
mochte. Erhebet den Herrn, lobsinget seinem Namen, meine Brii-

der!

— 74 <o



Dankbarkeit ist auch ein Beweis personlicher Liebe. Ich liebe die
Lehre von der Gnade, ich liebe die Gemeinde Gottes, aber am meis-
ten liebe ich den Herrn Jesus. Mein Herz kann nicht ruhen, bis ich
Gortt preisen und meinem Herrn Dank darbringen kann. Diese per-
sonliche Liebe zu Christus ist eins der kostlichsten Dinge, und sie
juflert sich durch Dankbarkeit mit Herz, Mund und Hinden.

In der Dankbarkeit liegt noch ein Segen: Ein dankbares Auge
sieht weit und tief. Der vom Aussatz Geheilte dankte dem Herrn,
bevor er Gott pries. Hitte er nur dem Herrn seinen Dank gebracht,
so wiirde ich gedacht haben, seine Augen seien noch nicht weit
offen. Aber als er Gott in Christus sah und deshalb Gott fiir das
pries, was Christus getan hatte, zeigte er eine tiefe Einsicht in die
geistliche Wahrheit. Er hatte angefangen, die Geheimnisse der gott-
lichen und menschlichen Person des hochgelobten Heilandes zu
erkennen.

Wir lernen viel durch Beten. Hat nicht Luther®® gesagt: »Frisch
gebetet ist halb gearbeitet«? Ich wage das, was Luther so trefflich aus-
gesprochen hat, noch zu erweitern, indem ich sage: »Wohl gedankt
ist besser studiert.« Das Danken ist ein grofler Lehrmeister. Bitten
und Danken sind die Ruder, durch welche der Mensch sein Boot in
das tiefe Meer der Erkenntnis Jesu Christi rudern kann.

Ein weiterer Segen der Dankbarkeit liegt darin, dass sich Chris-
tus dariiber freut. So leid es ihm tat, dass die neun anderen nicht
zuriickkamen, so erfreut war er {iber diesen einen. Die Frage »Wo
sind aber die neun?« schliefit seine Befriedigung tiber den einen in
sich. Alles, was unserem Herrn wohlgefillt, sollte fleiffig und sorg-
sam von uns gepflegt werden. Wenn Dankbarkeit ihm wohlgefillig
ist, so lasst uns bestindig seinen Namen verherrlichen. Beten ist das
Stroh des Weizens, aber Danken ist die Ahre. Der Herr sieht es gern,
wenn der Halm emporwichst. Es freut ihn aber mehr, wenn die gol-
denen Ahren des Dankens reif sind.

28  Martin Luther (1483 —1546), evangelischer Theologe, Initiator der Reformation. Er iibersetzte die Bibel
in die deutsche Sprache.



Beachtet ferner, dass die Dankbarkeit den grofiten Segen emp-
fingt. Der Heiland sagt zu diesem Mann, was er zu keinem der
anderen gesagt hatte: »Steh auf und geh hin; dein Glaube hat dich
gerettet.« Mochtest du dich auf einem hoheren Niveau bewegen, so
sei viel mit Loben und Danken beschiftigt. Manche von euch sind
wie dieser Mann bis dahin in dem niedrigsten Stand. Er war ein
Samariter; aber dadurch, dass er Gott dankte und pries, wurde der
Fremdling zu einem Singer erhoben.

Sehr oft ist es mir aufgefallen, dass der grofite Stinder der beste
Singer war, nachdem er geheilt worden ist. Die am weitesten von
Christus entfernt waren, empfinden erst dann ihre Schuld tief,
nachdem sie gerettet worden sind. Mdgen wir auch von Haus aus
nicht zu den Unreinen gehoren, so sollen wir doch das Bewusstsein
haben, dass wir dem Herrn Jesus am meisten zu verdanken haben.
Lasst es deshalb unser Bestreben sein, ihm zu danken, und wir wer-
den die reichsten Segnungen aus seiner Hand empfangen!

Noch dreierlei méchte ich euch zum Schluss sagen. Lasst uns aus
dem Gehorten lernen, das Danken obenan zu stellen. Lasst uns
Dankversammlungen halten. Lasst uns das Vernachlissigen des
Dankens fiir eine ebenso grofle Siinde halten wie das Unterlassen
des Betens!

Weiter, lasst uns Christus selbst unser Dankopfer bringen. Lasst
uns ihm personlich und laut danken. Unserem Heiland personlich
Dank zu bringen, muss das Ziel unseres Lebens sein. Wenn wir im
Wirken fiir den Herrn Jesus Bekehrte sehen, die unseren Erwartun-
gen nicht entsprechen, so lasst uns nicht den Mut verlieren. Wenn
andere unseren Herrn nicht preisen, so lasst uns zwar dariiber trau-
rig, aber nicht enttduscht sein. Hatte doch selbst der Heiland zu fra-
gen: »Wo sind aber die neun?« Zehn waren geheilt, und nur einer
dankte ihm.

Wir haben viele Bekehrte, die sich nicht einer Gemeinde anschlie-
fen. Wir haben zahlreiche Bekehrte, die nicht zur Taufe und zum

—- 76 <



Abendmahl kommen. Viele haben einen Segen empfangen, haben
aber nicht Liebe genug, um es zu bekennen.

Ich danke Gott fiir die vielen, die in der letzten Zeit ihre Bekeh-
rung offentlich bekannt haben; wenn aber auch die iibrigen »neun«
kommen wiirden, wiirden wir noch neue Gemeindehiuser brau-
chen. Ach, wie viele sind fortgegangen, nachdem sie ihren Glauben
bekannt hatten! Wo sind die neun?

Thr, die ihr Hausversammlungen haltet und Trakrtate verteilt, ver-
breitet mehr Segen, als ihr je in Erfahrung bringen werdet. Thr wisst
nicht, wo die neun sind, wenn aber von zehn auch nur einer geseg-
net wird, so habt ihr Ursache, Gott zu danken.

»Ohg, sagt einer, »ich habe so wenig Erfolge gehabt, habe nur
eine Seele gerettet!« Das ist mehr, als du verdienst. Wenn ich eine
ganze Woche lang fischte und nur einen Fisch finge, so wiirde mich
das betriiben; wenn aber dieser Fisch ein Stér, ein kéniglicher Fisch,
wire, so hitte ich doch das Bewusstsein, dass die Qualitit durch die
Quantitit ersetzt wiirde. Wer eine Seele gewonnen hat, hat einen
hohen Preis gewonnen. Eine Seele zu Christus bringen — wer kénnte
den Wert davon ermessen! Wenn auch nur eine Seele gerettet wurde,
solltest du deinem Herrn dankbar sein. Magst du auch nach mehr
Bekehrungen ausschauen, du wirst doch nicht verzagen, solange es
nur einige wenige sind, und du wirst es nicht tibelnehmen, wenn
dir diese nicht personlich danken und sich deiner Gemeinschaft
anschliefSen.

Undankbarkeit ist fiir Seelengewinner nichts Ungewdhnliches.
Wie oft hat jemand Siinder zu Christus gebracht und in jungen Jah-
ren die Herde geweidet. Wenn er aber alt und schwach wird, méchte
man ihn loswerden und es mit einem neuen Besen versuchen, der
besser fegt. »Der gute Alte, er ist ganz aus der Model«, heifit es, und
man entledigt sich seiner so, wie Zigeuner ein altes Pferd laufen las-
sen, gleichgiiltig, was aus ihm wird.

Wer mit Dankbarkeit rechnet, den mochte ich an den Spruch
erinnern: »Gesegnet sind, die nichts erwarten, denn sie werden



nicht enttduscht werden!«® Erhielt doch sogar unser Herr und
Meister von den neunen keinen Dank. Wundere dich deshalb nicht,
wenn andere dich nicht wiedersegnen, wenn du sie segnest. O wenn
doch heute eine Seele, ein Aussitziger, irgendeiner zu Christus kom-
men wollte, um von der Siindenkrankheit geheilt zu werden! Und
wenn er Heilung gefunden hat, so mége er auftreten und mit lauter
Stimme Gott preisen, der so gnidig mit ihm gehandelt hat.

29  Zitat von Alexander Pope (1688—1744), engl. Dichter, Ubersetzer und Schriftsteller.

—ee> 78 <o



CLsiaze QesZseZes

»Und sie fingen an, ihm zuzureden, aus ihrem Gebiet wegzugehen.
Und als er in das Schiff stieg, bat ihn der Besessene, dass er bei ibm
sein diirfe. Und er lief§ es ihm nicht zu, sondern spricht zu ihm:
Geh hin in dein Haus zu den “Deinen und verkiinde ibnen, wie

viel der Herr an dir getan und wie er sich deiner erbarmt hat«

(CMarkus 5,17-19).

7 \/ N

Das ist ein auffilliger Name fiir einen Menschen: der Besessene.
Dieser Name blieb mit ihm verbunden, solange er lebte, und war
eine bestindige Predigt, wohin er auch ging. Es wiirde uns nicht
moglich sein, sein Leben als Besessener zu beschreiben: die Nacht-
szenen in den Gribern, das Schlagen mit Steinen, das Heulen, das
Verjagen der Reisenden, die in seine Nihe kamen, das Binden mit
Ketten, das ZerreifSen der Ketten und das ZerreifSen der Fesseln und
all die anderen Dinge, die nur er aufzihlen konnte, wenn er seinen
Freunden die Geschichte erzihlte. Mit welchem Nachdruck konnte
er erzihlen, wie Jesus des Weges gekommen sei und wie ihn der
bose Geist getrieben habe, ihm gegeniiberzutreten. Er sagte wohl:
»Das war das Beste, was mir je begegnet ist, mit dieser verzweifelten
Legion, die meine Seele zu ihrer Kaserne gemacht hatte: zu Jesus zu
kommen.« Er konnte erzihlen, wie auf das Wort Christi die ganze
Legion in einem Augenblick ausfuhr.

Es gibt Personen, die eine dhnliche Geschichte erzihlen kénn-
ten wie dieser Mensch, eine Geschichte von der Sklaverei des Satans



und der Erl6sung durch die Macht Christi. Wenn du eine solche
Geschichte erzihlen kannst, so behalte sie nicht fiir dich. Wenn der
Herr Jesus Grofes an dir getan hat, so sei bereit, davon zu sprechen,
damit alle Menschen erfahren, was Jesus tun kann. Ich denke, dass
grof8e Siinder, die errettet worden sind, besonders dazu aufgerufen
sind, die gute Botschaft, das Evangelium der Gnade Gottes, weiter-
zusagen.

Wenn du tapfer gegen die Wahrheit gewesen bist, so sei auch tap-
fer fiir die Wahrheit. Wenn du nicht lau warst, als du dem Satan
dientest, so sei auch nicht lau, da du nun dahin gekommen bist,
Christus zu dienen. Es gibt einige unter uns, die den Namen »Der
Blindgeborene«, »Der geheilte Aussitzige« oder »Die grofle Siin-
derin« tragen kénnten, und ich hoffe, dass wir alle bereit sind,
irgendeinen Namen oder Titel anzunehmen, der Christus ver-
herrlicht. Ich stelle nirgends fest, dass dieser Mensch Markus je ver-
folgt hat, weil er ihn »den Besessenen« nennt. Oh nein, er gab zu,
dass er vom Teufel besessen war, und er pries Gott, dass ihn der Herr
Jesus befreit hatte.

Die Wiinsche der Menschen sind verschieden

Ich mochte einige Bemerkungen tiber die Schriftstelle machen,
die ich zum Text gewdhlt habe. Wir finden im 17. Vers, dass die
Leute Jesus baten, aus ihrer Gegend wegzuzichen, und im 18. Vers
bat ihn der Besessene, dass er ihn mitnehmen mochte. Das Volk
wiinschte, dass Jesus von ihnen wiche; der Mensch, der geheilt
wurde, wiinschte, mit ihm zu gehen, wohin er auch ging. Zu wel-
cher Klasse gehorst du, mein Freund?

Ich hoffe nicht, dass du zu der ersteren Gruppe gehérst, zu der
Gruppe der Menschen, die Jesus darum baten, aus ihrer Gegend weg-
zuziehen. Warum wiinschten sie denn, dass er fortgehen sollte? Ich
denke zuerst: Weil sie es liebten, ruhig und still zu leben. Es war ein

—e>- 80 <o



grofles Ungliick, welches sich zugetragen hatte: Die Schweine hatten
sich ins Meer gestiirzt. Sie wiinschten keine weiteren Ungliicksfille,
und der Mann, der da zu ihnen gekommen war, besafd offensicht-
lich au8erordentliche Macht. Hatte er den Besessenen nicht geheilt?
Sie wiinschten ihn nicht; sie wiinschten nichts Auflerordentliches.
Sie waren gemichliche Leute, die auf der ebenen Bahn ihres Weges
weitergehen wollten, und darum baten sie ihn, die Giite zu haben,
fortzugehen.

Es leben auch noch jetzt Leute dieser Art. Sie sagen: »Wir wiin-
schen hier keine Erweckung; wir sind konservativ. Wir wiinschen
hier keine erwecklichen Prediger. Stort unseren Frieden nichtl«

Wenn solche Leute denken, dass Gott an irgendeinem Ort wirke,
so sind sie bald geneigt, irgendwo anders hinzuziehen. Sie wiin-
schen, in Ruhe zu bleiben. Thr Wahlspruch lautet: »Alles fiir ein
ruhiges und stilles Leben.«

»Lasst uns in Ruhe! Lasst uns auf unserem alten Weg bleiben!«
Das ist der Ruf von tdrichten Leuten wie bei den Israeliten, die zu
Mose sagten: »Hor auf, und lass uns den Agyptern dienen!«

Maéglicherweise wiinschten diese Leute den Heiland auch fort,
weil ihnen ihr Geschift zu wichtig war. Die Schweinezucht war ein
schlechtes Geschift. Als Juden sollten sie eigentlich nichts damit
zu tun haben. Sie mogen vielleicht gesagt haben, dass sie ja die
Schweine nicht selbst if8en, sondern sie fiir andere hielten. Und
nun war die ganze Herde verloren. Ich méchte wissen, was wohl die
Schweine ihren Besitzern eingebracht hitten. Als das Volk berech-
nete, wie hoch der Verlust war, stand bei ihnen fest, dass der Hei-
land aus ihrer Gegend weichen miisse, ehe sie noch mehr Verluste
treffen wiirden.

Wenn zum Beispiel Menschen berauschende Getrinke verkau-
fen oder irgendein Geschift haben, bei dem sie kein Geld verdie-
nen konnen, ohne ihren Mitmenschen zu schaden, dann wundere
ich mich nicht, wenn sie nicht wiinschen, dass Christus zu ihnen
kommt. Vielleicht wiirden es einige von euch nicht gernhaben,



wenn er horen wiirde, was ihr den Midchen und Frauen fiir Léhne
bezahlt. Ich fiirchte, wenn der Herr Jesus herkime und in dieses
oder jenes Geschiftshaus ginge, dass der Mann zu seiner Frau sagen
wiirde: »Nimm das Lohnbuch und verbirg es. Ich méchte niche,
dass er es gewahr wird.«

O liebe Freunde, wenn irgendein solcher Grund vorhanden ist, so
bete ich, dass der Heilige Geist euch davon iiberzeugt, wie nétig es
ist, dass er gerade zu euch kommt.

Die grofite Abneigung gegen Christus hat immer der Mann, der
seiner am meisten bedarf. Wenn ihr nicht wiinscht, bekehrt zu wer-
den, wenn ihr nicht wiinscht, von Neuem geboren zu werden, dann
habt gerade ihr die Bekehrung vor allen anderen Personen nétig. Ist
es nicht eine sehr unweise Entscheidung, wenn wir um der Schweine
willen bereit sind, uns von Christus zu trennen?

»Denn was wird es einem Menschen niitzen, wenn er die ganze
Welt gewinnt, aber seine Seele einbiifft?«*® Es wird nach seinem Tod
in der Zeitung stehen, dass er soundso viel tausend Mark hinter-
lassen hat und weiter nichts, denn er ist selbst keinen Pfennig wert
gewesen. Und wer wiirde jetzt einen Pfennig fiir ihn geben, da er tot
ist? Es kostet Geld, ihn los zu werden, aber er kann kein Geld mit-
nehmen. Er war nichts wert. Er hat sein Geld zu selbstsiichtigen
Zwecken verwandt, aber nie zur Ehre Gottes. Oh, in welcher Armut
lebt der gottlose Reiche!

Ich wundere mich nicht, dass diese Leute, die von der Welt ein-
genommen waren, Christus baten, aus ihrer Gegend zu weichen.
Darf er nicht, auch wenn du selbst ihn nicht horen willst, doch an
der Grenze bleiben? Nein, wenn die Menschen gegen Christus sind,
so versuchen sie das Auferste, ihn aus ihrer Mitte zu vertreiben.

Mancher arme Mann hat seine Wohnung verloren, weil er darin
Gebetsstunden abgehalten hat, weil sein Hauswirt nicht nur selbst

30 Markus 8,36.

—>- 82 <o



Christus nicht wiinschte, sondern ihn auch anderen verwehrte, die
ihn haben wollten. Sind einige von euch in dieser Lage?

Ich hoffe, dass einige unter meinen Zuhérern sind, die anders gear-
tet sind und dem armen Menschen gleichen, der Jesus bat, dass er
ihn bei sich behalten méchte. Warum wiinschte er, bei dem Herrn
Jesus zu bleiben? Ich denke, er wollte aus Dankbarkeit sein Diener
sein. Wenn er Christus dienen, seine Schuhriemen [6sen, seine Fiifle
waschen, sein Mahl bereiten kénnte, so wiirde er der gliicklichste
Mensch auf der Welt gewesen sein. Er wollte so gerne etwas fiir den
tun, der ihm eine Legion Dimonen ausgetrieben hatte.

Dann wiinschte er nicht nur ein Diener zu sein, um seine Dank-
barkeit zu zeigen, sondern auch ein Jiinger, um mehr von Jesus zu
lernen. Was er von Jesus wusste, war sehr wertvoll. Die Erfahrung
seiner Macht bewirkte, dass er noch mehr von seinem Erretter ler-
nen wollte. Er bat ihn, dass er als Jiinger bei ihm sein méchte, weil
er von ihm lernen wollte.

Er wollte auch als Kamerad bei ihm sein, denn da Jesus aus dieser
Gegend verwiesen wurde, schien ihm kein Grund vorhanden zu sein,
weshalb er zuriickbleiben sollte. »Herr, wenn du die Gadarener ver-
lassen musst, so lass mich dieselben auch verlassen! Gehst du, o Hirte,
dann lass mich mit dir gehen. Musst du tiber das Meer, so will ich mit
dir gehen, selbst in das Gefingnis und in den Tod.« Er fiihlte sich so
mit Christus verbunden, dass er ihn bat, bei ihm bleiben zu diirfen.

Ich denke, es war auch etwas Furcht in seiner Bitte. Vielleicht
konnte einer von den Dimonen zuriickkehren, und wenn der Ge-
heilte bei Christus bleiben konnte, wiirde er ihn wieder austreiben.

Ich wundere mich nicht, wenn er ein Gefiithl der Furcht hatte,
als konnte er es nicht ertragen, den groffen Arzt, der ihn von einem
so schrecklichen Ubel geheilt hatte, aus den Augen zu verlieren. Ich
mochte es allen hier sagen, dass wir nur sicher sind, wenn wir bei
Christus bleiben. Wenn ihr versucht werdet, dahin zu gehen, wo ihr
Christus nicht bei euch haben kénnt, so geht nicht hin.

—ee> 83 <o



Habrt ihr die Geschichte von John Newton gehért? Der Teufel
war mit einem jungen Mann fortgelaufen, der im Theater saff. John
Newton sagte zum Teufel: »Der junge Mann gehért uns; er ist ein
Glied meiner Gemeinde.«

»Gut, sagte der Teufel. »Mich kiimmert es nicht, wo er Mitglied
ist. Ich habe ihn in meinem Bereich gefunden und habe ein Recht
auf ihn.«

Der Prediger konnte darauf nichts mehr erwidern.

Wenn du in den Bereich des Teufels gehst, und er nimmt dich,
so kann ich nichts dagegen tun. Suche nie einen Ort auf, wohin
du Christus nicht mitnehmen kannst. Sei wie dieser Mann, der das
Verlangen hatte, dahin zu gehen, wo Jesus hinging.

Der Herr handelt unterschiedlich

Hier ist ein boses Gebet: »Weiche aus unserer Gegend!« Gott erhort
es. Hier ist ein frommes Gebet: »Herr, lass mich bei dir sein!« Aber
Jesus lief§ es ihm nicht zu. Ist das seine Weise, die Gebete seiner
Feinde zu erhéren und die Bitten seiner Freunde abzuschlagen? Ja,
manchmal ist es so.

In dem ersten Fall ging er weg, als sie ihn baten zu weichen. O
liebe Freunde, wenn Christus in eure Nihe kommt und ihr auch
nur ein wenig in eurem Gewissen angeriihrt werdet und etwas wie
geistliches Leben fiihlt, so bittet ihn nicht, fortzugehen, denn wenn
er geht und ihr euch selbst tiberlassen bleibt, dann ist euer Los besie-
gelt. Eure einzige Hoffnung liegt in seiner Gegenwart; und wenn
ihr gegen eure einzige Hoffnung bittet, so seid ihr Selbstméorder; ihr
seid des Mordes eurer eigenen Seele schuldig.

Jesus ging von diesem Volk fort, weil es nutzlos war zu bleiben.
Wenn sie wiinschten, dass er ging, was konnte er dann fiir sie tun?
Wenn er sprach, so wiirden sie nicht darauf héren. Wenn sie seine
Botschaft horten, so wiirden sie sie nicht beachten. Wenn sich der

—ee> 84 <o



Geist des Menschen gegen Christus auflehnt, was kann er dann
anderes tun, als sie zu verlassen?

Er konnte seine Zeit anderswo besser anwenden. Wenn du mei-
nen Herrn nicht annehmen willst, so wird es ein anderer tun. Wenn
du in deinem Stolz dasitzt und sagst, dass du keinen Heiland notig
hast, so ist dort ein armer Siinder auf der Galerie, der sagt: »Oh, ich
moéchte den Heiland finden!« Christus wusste, als ihn die Gadare-
ner abwiesen, dass er auf der anderen Seite des Meeres willkommen
geheiflen wiirde.

Durch sein Fortgehen bewahrte er sie vor grofSerer Stinde. Wenn
er nicht gegangen wire, hitten sie vielleicht versucht, ihn ins Meer
zu werfen. Wenn je Menschen Jesus bitten, aus ihren Grenzen zu
weichen, sind sie zu allem Bésen fihig.

Ist es nicht schrecklich, dass dich der Dienst des Evangeliums
zur Verdammnis fithrt, wenn er dich nicht errettet? Wir sind Gott
ein Wohlgeruch Christi, aber einigen sind wir »ein Geruch des
Todes zum Tode« und anderen »ein Geruch des Lebens zum Lebenc.
O meine Zuhorer, wenn ihr nicht zu Christus kommen wollt, so
ist der Sitz, den ihr einnehmt, falsch besetzt! Es kénnte dort eine
andere Person sitzen, fiir die das Evangelium Rettung bedeuten
konnte. Unsere Gelegenheiten, das Evangelium zu predigen, sind
nicht zu viele. Wir méchten unsere Krifte nicht an steinigen Boden
oder harten Felsen verschwenden, die den Samen ablehnen. Gott
verindere dich, mache fruchtbaren Boden aus dir, damit die Wahr-
heit auf dir wachsen kann!

Das bése Gebet wurde also erhort. Das gute Gebet wurde nicht
erhort. Warum eigentlich nicht?

Der Hauptgrund lag darin, dass der Geheilte zu Hause niitz-
lich sein konnte. Er konnte Gott dadurch, dass er seinen Familien-
gliedern und den Gadarenern erzihlte, was Gott an ihm getan hatte,
viel besser verherrlichen als durch irgendeinen Dienst an Jesus.

Es ist zu beachten, dass Christus niemand als personlichen Die-

—ee> 85 <o



ner wihrend seiner irdischen Wirksamkeit annahm. Er war nicht
gekommen, dass er sich dienen lasse, sondern auf dass er diene. Er
hatte nicht den Wunsch, dass der Geheilte zu seiner Bequemlichkeit
bei ihm sei, sondern er befahl ihm, zu seiner Familie zuriickzukeh-
ren, die Macht Jesu Christi zu verkiindigen und die Menschen fiir
Gott zu gewinnen.

Vielleicht hat Jesus sein Gebet auch nicht erhort, weil er die
Furcht des Geheilten dadurch nicht gutheiffen wollte. Wenn er
firchtete, und es ist ziemlich gewiss, dass es so war, dass die Teu-
fel zuriickkehren wiirden, dann hatte er natiirlich das Verlan-
gen, bei Christus zu bleiben. Aber Christus nimmt diese Furcht
von ihm; und es ist gut so, dass er zu ihm sagte: »Du hast nicht
nétig, bei mir zu bleiben. Ich habe dich so geheilt, dass du nie
wieder krank wirst.« Ein Geheilter mochte zu seinem Arzt sagen:
»Ich bin so sehr krank gewesen und habe durch Ihre Geschick-
lichkeit die Gesundheit wiedererlangt. Ich mochte in Ihrer Nihe
bleiben, damit ich zu Thnen kommen kann, wenn meine Krank-
heit zuriickkommen sollte.« Wenn der Arzt aber daraufhin sagen
wiirde: »Reisen Sie in die Schweiz oder nach Australien, wenn es
Ihnen gefillt, so wiirde dieses der beste Beweis dafiir sein, dass
der Arzt nichts Boses befiirchtet; und das sollte die Furcht des
Geheilten vertreiben.

Thr seht also, wie Jesus Christus die Leute unterschiedlich behan-
delt. Habe ich nicht gesehen, dass einige in der Stinde beharren und
doch im Geschift vorwirtskommen, Reichtiimer anhiufen und
alles haben, was ihr Herz wiinscht? Habe ich nicht andere gesehen,
die sich zu Gott wandten und von dem Tage an mehr Beschwerden
hatten als je zuvor und deren Weg besonders rau war? Ja, ich habe
beides gesehen: Ich habe den bequemen Weg des Gottlosen nicht
begehrt, noch habe ich es als sehr angenehm empfunden, dass der
Weg der Gerechten manchmal so sehr rau ist. SchliefSlich ist nicht
der Weg das Wichtigste, sondern das Ende des Weges. Wenn ich
sanft ins Verderben gehen kénnte, so wiirde ich diesen Weg doch

—+e>- 86 <o



nicht wihlen; und wenn der Weg ins ewige Leben rau ist, wiirde ich
ihn trotz aller Beschwerden einschlagen.

Es ist gut, bei Jesus zu sein

Wenn du vor Kurzem errettet worden bist, so erwarte ich, dass du
von Herzen danach verlangst, immer bei Christus zu sein. Ich will
dir sagen, welche Gestalt dieses Verlangen wahrscheinlich annimmt.
Du warst so gliicklich, so freudig, es war eine so gesegnete Ver-
sammlung, dass du dir selbst gesagt hast: »Es tut mir leid, dass die
Versammlung zu Ende ist. Ich wollte, dass sie die ganze Nacht und
den folgenden Tag angedauert und kein Ende genommen hitte.« Es
ging dir wie Petrus, als er auf dem heiligen Berg drei Hiitten bauen
und dort seine Tage verbringen wollte. Aber du kannst es nicht, und
es niitzt nichts, es zu wiinschen. Du musst in dein Haus gehen zu
deinem betrunkenen Mann oder zu deiner scheltenden Frau, zu dei-
nem gottlosen Vater oder der unfreundlichen Mutter. Du kannst
nicht immer in der Versammlung bleiben.

Vielleicht hast du eine andere Vorstellung von dem, was es bedeu-
tet, bei Jesus zu sein. Du bist so gliicklich, wenn du allein sein, deine
Bibel lesen, nachdenken und beten kannst, und du sagst: »Herr, ich
wiinschte, ich kénnte dieses immer tun. Ich méchte immer in mei-
nem Kimmerlein bleiben, in der Schrift forschen und Gemein-
schaft mit Gott haben.«

Ja, ja, aber du kannst es nicht. Die Kleider deiner Kinder und
deines Mannes sind in Ordnung zu halten. Es ist so vielerlei zu tun,
und du darfst nichts vernachlissigen. Welche Haushaltspflichten es
auch sind, erfiille sie! Du wiinschst, morgen nicht in die Stadt gehen
zu miissen. Wiirde es nicht schon sein, den ganzen Tag Gebetsver-
sammlung zu haben und die ganze Nacht Bibelstudium zu treiben?
Ohne Zweifel, aber der Herr hat es nicht so angeordnet. Du musst
ins Geschift gehen; und darum ziche deinen Alltagsanzug an und

—ee> 87 <o



halte dich fiir nicht weniger gliicklich, wenn du deinen Glauben im
tiglichen Leben zu zeigen hast.

»Jaq, sagt jemand — und das hore ich sehr oft —, »ich denke, dass
ich immer bei Christus sein wiirde, wenn ich ganz vom Geschift
frei wire und mich ganz dem Dienst des Herrn hingeben kénnte.«
Besonders denkst du, dass es so sein wiirde, wenn du Prediger
wirst.

Gut, ich habe nichts gegen das Predigen des Evangeliums. Wenn
dich der Herr dazu beruft, so sei ihm gehorsam und sei dankbar,
dass er dich fiir treu erachtet und in seinen Dienst gestellt hat. Aber
wenn du vermutest, dass du dadurch, dass du Evangelist wirst,
Christus niherstehst, so bist du im Irrtum. Ich kann sagen, dass
mir jeden Morgen nach der Predigt so viele Beschwerden von den
Menschen vorgetragen werden, wie sie die meisten Menschen nur in
einem Monat horen. Wir haben jedermanns Beschwerden zu tragen
und jedermann zu raten, der in Zweifel und Trostlosigkeit verfallen
ist. Ihr werdet euch von Dienstleistungen tiberhiuft finden selbst im
Dienst des Herrn, und es ist sehr leicht, den Meister in des Meisters
Dienst zu verlieren. Wir bediirfen viel Gnade, dass eine hinterlistige
Versuchung uns in unserem Dienst nicht tiberwindet.

Du kannst mit Christus wandeln und Lebensmittel verkaufen.
Du kannst mit Christus wandeln und ein Hafenarbeiter sein. Du
kannst mit Christus wandeln und Schornsteinfeger sein. Ich zogere
nicht zu sagen, dass du durch Gottes Gnade in jedem Beruf mit
Christus wandeln kannst, wenn er nur ein ehrlicher ist. Es méchte
sich als ein grofler Irrtum erweisen, wenn du dein Geschift in der
Meinung aufgeben wiirdest, dass du niher bei Christus wirst, wenn
du Stadtmissionar, Kolporteur oder etwas anderes wirst. Bleibe in
deinem Geschift. Kannst du gut Stiefel putzen, so tue es. Kannst du
schlecht predigen, so tue es nicht.

»Achq, sagt jemand, »ich weifi, wie ich es lieben wiirde, bei Chris-
tus zu sein.« Ja, ich weif§ es. Du wiirdest gern im Himmel sein. Das
ist ein lobenswerter Wunsch, bei Christus zu sein, denn es ist viel

—ee>- 88 <o



besser, als hier zu sein. Aber bedenke, dass es ein sehr selbstsiichtiger
Wunsch, ja ein stindiger Wunsch sein kann.

Fin Gottesmann wurde einmal von einem Mitdiener Christi
gefragt: »Bruder, hast du nicht den Wunsch, heimzugehen?«

»Was?«, fragte er.

»Ob du nicht den Wunsch hast, heimzugehen?«

»Ich will es dir mit einer anderen Frage beantwortenc, sprach er.
»Wenn du einen Mitarbeiter hittest, der Mittwoch schon wiinschte,
dass es Sonnabend sei, wiirdest du ihn behalten?«

Der andere antwortete auf diese Frage, dass sicher viel Geduld
dazu gehére, einen solchen Mitarbeiter zu behalten. Thr wisst, was
fiir ein Bursche es ist, der immer auf die Uhr blickt. Thr wiirdet euch
freuen, wenn er ginge, che es Sonnabend wird, denn er taugt nichts
fiir die Arbeit.

Habe ich ein Recht zu wiinschen, in den Himmel zu gehen,
wenn ich hier noch Aufgaben habe? Habe das Verlangen zu gehen,
wenn der Herr es will. Wenn aber das Bleiben im Fleische fiir die
Gemeinde und fiir die Welt und die Verherrlichung Gottes besser
ist, so sei mit deinem Meister nicht unzufrieden, wenn es auf deine
Bitte, bei ihm zu sein, auch von dir heif$t wie von diesem Mann:
»Aber er lief} es ihm nicht zu.«

Es gibt noch etwas Besseres

Wias ist besser, als bei Christus zu sein? Nun, das Wirken fiir Chris-
tus. Jesus sagte zu diesem Mann: »Geh hin in dein Haus zu den Dei-
nen und verkiinde ihnen, wie viel der Herr an dir getan und wie er
sich deiner erbarmt hat.«

Es ist sehr schén, zu Jesu Fiiflen zu sitzen. Aber wenn die ehren-
werteste Stellung auf dem Kampfplatz, an dem Ort der Gefahr,
ist, wenn die ehrenwerteste Sache im Staat ist, dass der konigliche
Dienst verrichtet wird: Dann ist die ehrenwerteste Sache fiir einen

—ee> 89 <o



Christen nicht, still zu sitzen, zu singen und sich zu freuen, sondern
sich zu erheben und guten Ruf, Leben und alles um Jesu willen aufs
Spiel zu setzen.

Lieber Freund, strebe danach, dem Herrn zu dienen. Es ist ehren-
werter, als bei ihm zu sein.

Es ist auch besser fiir das Volk. Christus geht von den Gadare-
nern fort. Sie haben ihn gebeten wegzugehen, und er geht; aber er
scheint diesen Menschen zu sagen: »Ich gehe weg, weil ihr mich
darum gebeten habt. Mein Fortgehen kommt einem Urteil tber
euch gleich, weil ihr mich verworfen habt. Aber doch gehe ich nicht
ganz fort. Ich werde durch diesen Geheilten hierbleiben. Ich will
ihm meinen Geist geben und so bei euch bleiben. Thr werdet ihn
héren, wenn ihr mich nicht héren wollt.« Christus setzt einen ande-
ren an seine Stelle — nicht so gut wie er selbst, aber einen, den sie lie-
ber haben; nicht so michtig und wirksam wie er selbst, aber einen,
der besser zu ihnen passt.

Als Christus fort war, war dieser Mann da, und die Leute konn-
ten zu ihm kommen und von ihm horen, wie die Schweine sich ins
Meer stiirzten. Wenn sie nicht zu ihm kamen, so konnte er zu ihnen
gehen und ihnen alles erzihlen. Es war also ein Vertreter dort, dem
der heilige Dienst anvertraut wurde, als der grof3e Hirte fortging.

Christus ist in den Himmel gegangen, denn er ist dort nétig,
und er hat dich, lieber Bruder, hier zuriickgelassen, um sein Werk
fortzusetzen. Du bist ihm in keiner Weise gleich, aber denke daran,
dass er zu seinen Jingern gesagt hat: »Wer an mich glaubt, der wird
auch die Werke tun, die ich tue, und wird gréfiere als diese tun, weil
ich zum Vater gehe.«® Das ist die Ursache, weshalb dich Christus
noch nicht zu sich nimmt. Um der Menschen willen, unter denen
du lebst, musst du hierbleiben — wie der Besessene zuriickbleiben
musste um der Gadarener willen, um unter ihnen ein Zeugnis von
Christus abzulegen.

31 Johannes 14,12.

—#>- 90 <4



Sein Bleiben war auch besser fiir seine Familie. Meint ihr nicht,
dass ein Mensch oft von Gott auf der Erde gelassen wird um sei-
ner Familie willen? Du musst noch zuriickbleiben, Vater, die S6hne
benétigen noch dein Vorbild und deinen Einfluss. Gliubige Mutter,
du musst noch zuriickbleiben. Ich weif3, dass deine Kinder erwach-
sen sind und dich sehr betriiben; und doch, wenn sie etwas hem-
men kann, so ist es ihre arme, alte Mutter. Du musst bleiben, bis
du sie zu Gott gebetet hast; und du wirst es tun. Sei guten Mutes.
Ich glaube, dass viele hier sind, die schon im Himmel sein kénn-
ten; aber da Gott einige hat, die durch sie ihm nahegebracht wer-
den sollen, so miissen sie hier noch etwas linger bleiben. Obwohl
schwach und elend und krank und oft von heftigen Schmerzen
geplagt, miisst ihr trotz des Wunsches, abzuscheiden, hierbleiben,
bis euer Werk getan ist.

»Aber er lief§ es ihm nicht zu.« Dieser Besessene muss heimgehen
und seiner Frau und seinen Kindern sagen, was der Herr an jhm
getan hat.

Viele vorziigliche Prediger haben seine Riickkehr geschildert,
darum will ich nicht versuchen, es zu tun. Du kannst dir denken,
wie es in deinem Fall wire, wenn du in einer Irrenanstalt gewesen
wirst. Mit welcher Freude wiirden dich deine Freunde abholen
und feststellen, dass du vollstindig gesund bist. Ich kann mir den-
ken, wie die Frau dieses Mannes aus dem Fenster sah, als sie seine
Stimme horte. Ist er wahnsinnig zuriickgekehrt? Wie die Kinder bei
der Stimme des Vaters erschrocken waren, bis sie die Gewissheit hat-
ten, dass eine Verinderung mit ihm vorgegangen war.

Ach, armer Siinder. Du bist heute Abend hierhergekommen. Viel-
leicht hast du vergessen, dass sich deine Kinder oft verstecken miis-
sen, wenn der Vater nach Hause kommt. Ich weifS, dass es solche
Leute gibt, und sie mdgen selbst in diese Versammlung gekommen
sein. Der Herr moge Gnade mit dem Trunkenbold haben und den
Boden seines Glases nach oben kehren und einen neuen Menschen



aus ihm machen! Wenn er dann nach Hause kommt und von der
freien Gnade und der Liebe Jesu erzihlt und man die Verinderung,
die Gott in ihm gewirke hat, sieht, wird er fiir seine Familie und
seine Umgebung ein Segen sein.

Es mag sein, mein Freund, dass du hierbleiben musst, bis du ein
Unbheil deines fritheren Lebens wiedergutgemacht hast, um einige
von denen zu Gott zu bringen, die du in die Irre gefithrt und ins
Verderben gebracht hast.

So seht ihr, liebe Freunde, dass es etwas Besseres gibt als das »Bei-
Christus-Sein« — namlich das Arbeiten fiir Christus.

Das Allerbeste

Bei Christus zu sein ist gut; von Christus in seinem Dienst gebraucht
zu werden ist besser. Aber hier ist etwas, was das Beste ist: fiir ihn
zu wirken und zu gleicher Zeit bei ihm zu sein. Ich wiinschte, dass
jeder Christ nach dieser Stellung trachtete. Ist es moglich, mit Maria
zu Jesu Fiiflen zu sitzen und doch wie Martha umherzugehen und
das Mittagessen zuzubereiten? Ja, es ist moglich. Dann wird Martha
nie mit zu viel Dienst iiberhiuft sein, und sie wird ihre Schwester
Maria niemals tadeln.

»Aber wir konnen doch nicht sitzen und zu gleicher Zeit umher-
gehenl« — Nein, nicht was den Korper betrifft, aber doch mit dem
Herzen. Du kannst zu Jesu Fiiflen sitzen und an seiner Brust ruhen
und doch die Kimpfe des Herrn fithren und sein Werk tun. Strebe
nicht nur danach, viel fiir Christus zu tun, sondern auch, viel bei
Christus zu sein. Gehe zum Beispiel nicht am Sonntag erst in die
eine Sonntagschulklasse und darauf noch in zwei andere — was einige
tun, die ich kenne. Komm, hére die Botschaft des Herrn und nihre
deine Seele, und wenn du am Morgen ein geistliches Fest gehabt
hast, so gib den Rest des Tages dem heiligen Dienst hin. Lass beides

zusammen geschehen. Immer nur zu essen, ohne zu arbeiten, wird

—- 92 <4



zur Schwerfilligkeit fiihren; aber immer zu arbeiten, ohne zu essen,
werdet ihr nicht lange aushalten.

Ferner sage ich euch: Seid betriibt, wenn sich die kleinste Wolke
zwischen euch und Christus schiebt. Wartet nicht so lange, bis sie so
dick wie ein Novembernebel ist. Georg Miillers Bemerkung ist eine
sehr weise: »Komme nie des Morgens aus deinem Zimmer, bis alles
zwischen dir und deinem Gortt klar ist.« Habe fortwihrend Gemein-
schaft mit Jesus, so kannst du bei ihm sein und ihm zu gleicher Zeit
dienen.

Beachte dieses: Ehe du mit Christi Dienst beginnst, suche seine
Gegenwart und seine Hilfe. Beginne kein Werk fiir den Herrn, ohne
vorher den Kénig gesehen zu haben. Und wihrend deiner Arbeit
erhebe deinen Geist oft von dem, was du tust, zu ihm, fiir den und
durch den du es tust. Und wenn du deine Arbeit getan hast, dann
reibe dir nicht die Hinde und rufe: »Gut gemacht!« Ein anderer
wird dir dieses Lob aussprechen, wenn du es verdienst: »Du guter
und treuer Knecht.«*> Nimm ihm das Wort nicht aus dem Munde.
Selbstlob ist keine Empfehlung. Salomo sagt: »Es rithme dich ein
anderer und nicht dein Mund.«** Wenn wir alles getan haben, so
sind wir nur unniitze Knechte, denn wir haben alles getan, was wir
zu tun schuldig waren.

Wenn du so demiitig bist, wie du titig bist, dann kannst du bei
Christus bleiben und sein Werk verrichten bis an das Ende der Erde.
Ich halte dies fiir die gliicklichste Erfahrung, die jemand von uns
diesseits des Perlentores machen kann.

Der Herr segne euch und bringe euch dahin um Christi willen!

32 Vgl. Matthius 25,21.23.
33 Spriiche 27,2.






QM W
Gelt s ciath

»Oder welche Frau, die zehn Drachmen hat, ziindet nicht,
wenn sie eine Drachme verliert, eine Lgmpe an und kehrt das Haus
und sucht sorgfiltig, bis sie sie findet? Und wenn sie sie gefunden
hat, ruft sie die Freundinnen und Nachbarinnen zusammen
und spricht: Freut euch mit mir, denn ich habe die ‘Drachme
gefunden, die ich verloren hatte. Ebenso, sage ich euch, ist Freude
vor den Engeln Gottes iiber einen Siinder, der BufSe tut«
(Lukeas 15,8-10).

7 & A

Dieses Kapitel ist voller Gnade und Wahrheit. Seine drei auf-
einanderfolgenden Geheimnisse sind als eine einfache Wieder-
holung derselben Lehre unter verschiedenen Bildern angesehen
worden. Wenn es so ist, dann ist die Wahrheit, die hier gelehrt wird,
so wichtig, dass wir sie nicht zu oft horen kénnen. Die Wahrheit,
die hier gelehrt wird, lautet, dass die Barmherzigkeit ihre Hand
nach dem Elenden ausstreckt, dass die Gnade Siinder annimmt
und dass alle, die sich selbst fiir gerecht halten, nicht Gegenstand
der gottlichen Gnade sind. Die Ungerechten aber und die Schul-
digen und die, die es nicht verdient haben, die sind Gegenstand der
unergriindlichen Gnade Gottes.

Diese Wahrheit ist sehr wichtig, denn sie ermutigt die Bufi-
fertigen, zum Vater zu kommen. Sie wird aber sehr leicht verges-



sen, denn selbst die, die aus Gnaden errettet worden sind, fallen
oft in den Geist des élteren Bruders und sprechen so, als hinge die
Erlosung schlieflich doch von der Erfiillung des Gesetzes ab.

Aber, meine lieben Freunde, die drei Gleichnisse in diesem Ka-
pitel sind keine Wiederholungen; sie erkliren alle dieselbe Haupt-
wahrheit, und jedes offenbart eine besondere Seite dieser Wahrheit.
Die drei Gleichnisse sind drei Seiten einer erhabenen Pyramide der
Lehren des Evangeliums, aber auf jeder ist eine andere Inschrift.
Nicht nur in der Ahnlichkeit, sondern auch in den Lehren, die
von der Ahnlichkeit verdeckt sind, ist Verschiedenheit, Fortschritt,
Erweiterung, Unterschied. Jedes dieser Gleichnisse gehort zu dem
anderen, und wenn sie verbunden werden, stellen sie uns eine viel
vollstindigere Erklirung ihrer Lehre dar, als es durch ein einziges
von ihnen hitte geschehen konnen.

Blickt einen Augenblick auf das erste der drei, das uns einen Hir-
ten zeigt, der ein verlorenes Schaf sucht. Auf wen hat das Bezug?
Wer ist der Hirte Israels? Wer bringt das verirrte Schaf zuriick?
Sehen wir nicht deutlich den herrlichen und gepriesenen Hir-
ten der Schafe, der sein Leben hingibt, um sie zu erretten? Ohne
Zweifel sehen wir im ersten Gleichnis das Werk unseres Herrn Jesu
Christi.

Das zweite Gleichnis stellt das Werk des Heiligen Geistes dar,
der durch die Gemeinde an den verlorenen Menschen wirkt. Die
Gemeinde ist die Frau, die ihr Haus fegt, um das verlorene Geld-
stiick zu finden, und in ihr wirkt der Heilige Geist. Das Werk des
Heiligen Geistes folgt dem Werk Christi. Wie wir hier zuerst sehen,
dass der Hirte das verlorene Schaf sucht, und dann von der Frau
lesen, die die verlorene Drachme sucht, so erldst der grof$e Hirte die
Seele, und der Heilige Geist bringt sie dann zuriick.

Ihr werdet bemerken, dass jedes Gleichnis in allen seinen Einzel-
heiten klar wird, wenn wir es so auslegen. Der Hirte sucht ein Schaf,
das eigenwillig in die Irre gegangen ist. Das Gleichnis von der ver-
lorenen Drachme bringt diesen Gedanken nicht; es ist auch nicht

—- 96 ~<ee—



notig, denn das Gleichnis hat es nicht mit der Stindenvergebung zu
tun wie das erste. Das Schaf ist wohl unwissend, aber nicht ginz-
lich besinnungslos und tot; aber das Geldstiick ist ginzlich bewusst-
los und kraftlos, und darum ist es ein umso passenderes Bild eines
Menschen, der tot ist in Siinde und Ubertretung.

Das dritte Gleichnis zeigt den Vater in seiner unendlichen Liebe,
der das verlorene Kind, das zu ihm kommt, wieder aufnimmt. Das
dritte Gleichnis kénnte ohne das erste und zweite leicht falsch ver-
standen werden. Wir haben schon sagen horen, dass der verlorene
Sohn angenommen wird, sobald er zuriickkehrt, dass dabei aber
kein Heiland erwihnt wird, der ihn sucht und selig macht.

Warum sollte Jesus alle Wahrheiten durch ein einziges Gleichnis
lehren? Spricht nicht das erste davon, dass der Hirte das verlorene
Schaf sucht? Warum wiederholen, was schon gesagt worden ist? Es
ist auch gesagt worden, dass der verlorene Sohn aus eigenem Willen
zuriickkehrt. Es ist keine Andeutung von der Wirkung einer hhe-
ren Macht gegeben, die auf sein Herz einwirkte. Es scheint nur so,
als ob er unaufgefordert sagte: »Ich will mich aufmachen und zu
meinem Vater gehen.« In Wirklichkeit ist es so, dass das Werk des
Heiligen Geistes im zweiten Gleichnis schon klar beschrieben wor-
den ist und es deshalb nicht nétig war, es wieder anzufiihren.

Wenn man die drei Bilder zusammenstellt, beschreiben sie den
ganzen Kreis der Erlosung; aber jedes fiir sich zeigt das Werk im
Blick auf eine der gottlichen Personen der Dreieinigkeit.

Der Hirte sucht mit vielen Schmerzen und Selbstaufopferung
das sorglos irrende Schaf; die Frau sucht fleiffig nach dem toten,
aber verlorenen Geldstiick; der Vater nimmt den zuriickgekehrten
verlorenen Sohn wieder auf. Was nun Gott zusammengefiigt hat,
soll der Mensch nicht scheiden. Die drei Lebensbilder sind eins;
aber jedes ist von dem anderen unterschieden und an sich lehrreich.

Mage Gott uns helfen, wenn wir versuchen, den Sinn des Geistes
in diesem Gleichnis, welches das Werk des Heiligen Geistes in der
Gemeinde und durch die Gemeinde darstellt, zu entdecken!



Die Christenheit wird oft als eine Frau dargestellt — entweder als
die keusche Braut Christi oder als die schamlose Hure Babylons.

Im guten Sinne fegt die Frau das Haus; im bésen Sinn nimmt
die Frau den Sauerteig und verbirgt ihn unter dem Mehl, bis alles
durchsiuert ist. Eine Frau, die ein Haus unter ihrer Aufsicht hat,
ist der Gedanke dieses Gleichnisses. Ihr Mann ist abwesend, und
sie ist fiir den Schatz verantwortlich. Das ist gerade die Stellung der
Gemeinde, seitdem der Herr Jesus zum Vater zuriickgekehrt ist.

Um jeden Teil des Textes richtig abzuwigen und ihm gerecht zu
werden, wollen wir in drei Zustinden auf den Menschen achten: als
verloren, gesucht und gefunden.

Verloren

Beachtet zuerst, dass der Schatz im Staub verloren war. Die Frau
hatte ihr Geldstiick verloren, und um es zu finden, hatte sie gefegt.
Es zeigt, dass es an einer staubigen Stelle auf die Erde gefallen war,
wo es zwischen Staub und Dreck verborgen sein konnte.

Jeder Nachkomme Adams ist eine verlorene Drachme, gefallen
und entehrt. Und einige sind unter Staub und Dreck vergraben.

Wenn wir mehrere Geldstiicke fallen lassen, so werden sie an ver-
schiedene Stellen fallen. Eins mag in den Schlamm fallen und dort
verloren sein; ein anderes féllt auf einen Teppich oder auf einen rei-
nen, polierten Fuflboden und ist dort verloren. Doch wenn du ein
Geldstiick verloren hast, so ist es verloren, wohin es auch gefallen
sein mag. So sind alle Menschen verloren, aber sie sind nicht alle in
der gleichen Lage im Blick auf die sichtbare Befleckung. Einer hat
sich wegen der Umgebung in seiner Kindheit und des Einflusses auf
seine Erzichung nie den groben, gemeinen Lastern hingegeben; er
ist nie ein Listerer gewesen. Aber er kann trotzdem verloren sein.
Ein anderer dagegen ist in extreme Siinden gefallen. Dieser ist ver-
loren, aber der »anstindige« Siinder ist auch verloren.

—+e> 98 <o



Es mogen einige Leute hier sein, die in der schlimmsten Be-
deutung verloren sind. Ich wiinsche vor Gott, dass sie Hoffnung fass-
ten und aus dem vorliegenden Gleichnis lernten, dass die Gemeinde
Gottes und der Heilige Geist sie suchen. Vielleicht sind sie schon
unter den Gefundenen. Andererseits sind hier viele, die nicht so tief
gefallen sind. Solche méchte ich in aller Liebe daran erinnern, dass
sie trotzdem verloren sind und dass es ebenso nétig ist, dass der Hei-
lige Geist sie sucht, als wenn sie die lasterhaftesten unter den Siin-
dern wiren. Zur Rettung der Moralisten gehért ebenso viel gott-
liche Gnade wie zur Rettung der Unmoralischen.

Wenn du verloren bist, mein lieber Zuhorer, so wird es dir wenig
niitzen, dass du dich in einer geachteten und anstindigen Gesell-
schaft befindest. Wenn es dir nur an einem fehlt — aber wenn dein
Mangel verhingnisvoll ist —, so wird es nur ein geringer Trost sein,
dass dir nur eins fehlt. Wenn ein Leck das Schiff zum Untergang
brachte, so ist es kein Trost fiir die Mannschaft, dass ihr Schiff nur
an einer Stelle ein Leck hatte. Eine Krankheit mag einen Menschen
toten, er mag sonst ganz gesund sein; aber es ist ein trauriger Trost
fir ihn zu wissen, dass er noch lange hitte leben konnen, wenn nur
dieses eine Organ auch gesund geblieben wire.

Wenn du, lieber Zuhérer, keine andere Siinde hittest als nur ein
arges, ungldubiges Herz und dein dufleres Leben sonst redlich und lie-
benswiirdig wire, so kannst du doch aus allem, was gut in dir ist, wenig
Trost schopfen, wenn diese verhingnisvolle Siinde in dir ist. Du bist
von Natur aus verloren und musst von der Gnade gefunden werden.

In diesem Gleichnis war das Verlorene véllig unwissend tiber seine
Verlorenheit. Die Drachme war kein lebendiges Geschépf und hatte
daher kein Bewusstsein davon, dass sie verloren war und gesucht
wurde. Dem Geldstiick war es gleich, ob es auf dem Fu§boden oder
im Staub oder unter seinesgleichen in der Tasche der Besitzerin war.
Es wusste nichts von seinem Verlorensein und konnte es auch nicht
wissen.



So ist es auch mit dem Siinder, der geistlich tot ist. Sein Zu-
stand ist ihm unbewusst, und wir konnen ihm die Gefahr und
den Schrecken seiner Lage nicht bewusst machen. Wenn er spiirt,
dass er verloren ist, so arbeitet die Gnade schon an ihm. Wenn der
Siinder weif, dass er verloren ist, ist er mit seinem Zustand nicht
mehr zufrieden, sondern fingt an, um Gnade zu rufen. Das ist der
Beweis daftir, dass das Werk des Findens schon begonnen hat. Der
unbekehrte Siinder wird vielleicht bekennen, dass er verloren ist,
weil ihm gesagt wird, dass die Schrift es so lehrt. Aus Hoflichkeit
gegen Gottes Wort mag er es sogar als wahr zugeben; aber er hat
keine Vorstellung, was eigentlich damit gemeint ist, sonst wiirde er
es mit trotzigem Unwillen leugnen oder ernsthaft darum bitten, zu
dem gebracht zu werden, der ihn sucht.

Mein lieber Zuhorer, das ist es, was den Geist Gottes so not-
wendig macht, in all unserem Predigen und jeder anderen Arbeit
der Seelenrettung; denn wir haben es mit unempfindlichen Seelen
zu tun. Der Mann, der die Rettungsleiter gegen das Fenster eines
brennenden Hauses stellt, kann alle die leichter retten, die sich der
Gefahr bewusst sind und an das Fenster kommen und ihm hel-
fen — oder ihm wenigstens nicht hinderlich sind in dem Werk ihrer
Rettung. Aber wenn jemand wahnsinnig ist und mit den Flammen
spielt und nichts von der Gefahr merkt, sondern sich tiber das Feuer
freut, dann ist die Rettung eine schwere Arbeit.

Geradeso ist es mit den Siindern. Sie wissen es nicht — obwohl
sie es zu wissen bekennen — dass die Siinde die Holle ist; dass Gott
fern zu sein, verdammt sein bedeutet; dass in der Siinde zu leben,
tot sein bedeutet.

Das Geldstiick war verloren, aber nicht vergessen. Die Frau
wusste, dass sie urspriinglich zehn Drachmen hatte. Sie zihlte sie
sorgfiltig, denn sie waren ihr ganzer Vorrat. Sie fand nur neun,
aber sie wusste es gut, dass noch eins ihr Eigentum war und in ihrer
Hand sein sollte.

Dies ist unsere Hoffnung fiir des Herrn Verlorene: Sie sind

—+6>- 10O —<eo—



verloren, aber nicht vergessen. Das Herz des Erlosers denkt an
sie.

O Seele, ich habe das Vertrauen, dass du jemand bist, den der
Herr Jesus sein Eigen nennt. Wenn das so ist, dann erinnert er sich
an die Angst, die er erduldet hat, als er dich am Kreuz erléste. Er
erinnert sich an des Vaters Liebe, die auf dich gerichtet war, als dich
der Vater in die Hinde des geliebten Sohnes gab. Du bist von dem
Heiligen Geist, der dich fiir den Heiland sucht, nicht vergessen. Das
ist die Hoffnung des Evangelisten: dass ein Volk da ist, dessen der
Herr sich erinnert und das er nie vergessen wird, auch wenn sie ihn
vergessen.

Fremde, weit entfernt, unwissend, verhirtet, sorglos, tot — und
doch schligt das Herz Gottes im Himmel mit Liebe fiir sie, und die
Gedanken des Geistes, der auf Erden arbeitet, sind auf sie gerich-
tet. Alle, die vor Grundlegung der Welt gezihlt worden sind, sind
im Gedichtnis Gottes. Obwohl verloren, wird ihrer doch gedacht.

In gewissem Sinn ist dies von einem jeden der anwesenden Siin-
der wahr. Ihr seid verloren; aber dass an euch gedacht wird, ist klar,
denn ich bin gesandt, euch heute das Evangelium zu predigen. Gott
hat Gedanken der Liebe mit euch und fordert euch auf, zu ihm zu

kommen, um gerettet zu werden.

Weiter: Die Drachme war verloren, aber sie wurde beanspruche. Als
die Frau die Drachme verlor, verlor sie nicht das Recht darauf. Das
Geldstiick wurde dadurch, dass es ihr aus der Hand glitt und auf die
Erde fiel, nicht das Eigentum eines anderen. Fiir wen der Herr Jesus
gestorben ist, den hat er personlich erlost, und darum gehort er nicht
Satan, auch wenn er tot in Stinden ist. Er mag unter des Teufels Herr-
schaft geraten, aber das Ungeheuer wird vom Thron gestofien wer-
den. Christus hat ihn mit seinem Blut erkauft; er will ihn haben. Er
wird den Eindringling verjagen und sein Eigentum beanspruchen.
Jesus wird sein Eigentum erhalten, und niemand wird es ihm wieder
entreifSen. Er wird seine Anspriiche gegen jeden verteidigen.

—+o>- JOI <o



Beachtet bitte weiter, dass das Geldstiick nicht nur vermisst und
beansprucht, sondern auch geschitzt wurde. In den drei Gleichnis-
sen steigt der Wert fortwihrend. Man sieht dies nicht auf den ersten
Blick, denn es kdnnte gedacht werden, dass ein Schaf mehr Wert hat
als eine Drachme; aber beachtet, dass der Hirte nur ein Schaf von
hundert verlor, die Frau aber eine Drachme von zehn und der Vater
einen Sohn von zweien.

Es ist nicht der Wert des Gegenstandes an sich, der hier in Betracht
kommt, denn die Menschenseele ist im Vergleich mit dem un-
endlichen Gott nur von geringem Wert; aber wegen seiner Liebe ist
sie ihm von groflem Wert. Die eine Drachme war der zehnte Teil von
allem, was die Frau besaf, und war sehr wertvoll in ihrer Schitzung.
Dem Gott der Liebe ist eine verlorene Seele sehr kostlich — nicht
wegen ihres eigenen Wertes, sondern weil Gott sie wertschitzt.

Der Heilige Geist schitzt die Seele, und darum tut es auch die
Gemeinde. Die Gemeinde sagt sich zuweilen: »Wir haben nur wenig
Bekehrungen; viele sind berufen, aber wenige sind auserwihlt.« Sie
zihlt ihre wenigen Bekehrungen, und eine einzige Seele ist ihr noch
wertvoller, weil so wenige in dieser Zeit an dem Platze Christi sind,
gestempelt mit dem Bild des groflen Kénigs und hergestellt aus dem
kostlichen Silber der Gnade Gottes.

O lieber Freund, du hiltst dich fiir geringwertig, weil du gesiin-
digt hast, aber die Gemeinde hilt dich nicht dafiir, und der Heilige
Geist verachtet dich auch nicht. Er und sein Volk, beide legen gro-
fen Wert auf dich.

Die Drachme war verloren, aber sie war nicht hoffnungslos ver-
loren. Die Frau hatte Hoffnung, sie wiederzufinden, und darum
verzweifelte sie nicht, sondern ging sogleich an die Arbeit.

Es ist schrecklich, an die verlorenen Seelen zu denken, die ohne
Hoffnung verloren sind. Millionen unseres Geschlechts sind jetzt
in dieser Lage. Uber sie ist der andere Tod gekommen, und wir alle
sind machtlos, sie zu retten. Unsere Freude ist, dass wir heute mit

verlorenen Seelen zu tun haben, die nicht hoffnungslos verloren

—eo>- 102 <e—



sind. Sie sind tot in Siinden, aber es gibt eine belebende Kraft, wel-
che sie lebendig machen kann.

O Seemann auf dem Meer des Lebens, Menschenfischer auf die-
sem stiirmischen Meer, diese Verworfenen, mit denen du zusam-
mentriffst, sind dem Wirken des Heiligen Geistes erreichbar. Sie
kénnen errettet werden. Deine Mission ist nicht hoffnungslos.

Ich freue mich tiber den gottlosen Menschen, dass er noch nicht
da ist, wo der Wurm nicht stirbt und das Feuer nicht erlischt. Ich
begliickwiinsche die Gemeinde, dass ihre Drachme nicht dahin
gefallen ist, wo sie sie nicht finden kann. Ich freue mich, dass die
Gefallenen um uns her nicht ohne Hoffnung sind. Obwohl sie in
den schlechtesten Lasterhohlen wohnen und vielleicht Diebe und
Huren sind, so sind sie nicht auflerhalb des Bereiches der Gemeinde.

Auf, du Gemeinde Gottes, solange noch eine Méglichkeit der
Gnade da ist! Nutze die Stunde der Hoffnung gut aus!

Auch ein anderer Punket ist der Beachtung wert. Das Geldstiick
war verloren, aber es war im Haus verloren. Wenn die Frau es auf
der Strafle verloren hitte, so wiirde sie es wahrscheinlich gar nicht
gesucht haben, denn eine andere Hand hitte es schon aufgehoben
haben kénnen. Wenn es ihr in einen Fluss oder ins Meer gefallen
wire, so hitte sie zu der Annahme kommen kénnen, dass es fiir
immer fort sei. Offensichtlich war sie gewiss, dass sie es im Haus
verloren hatte.

Ist es nicht ein Trost zu wissen, dass alle, die verloren sind, noch
im Hause sind? Sie sind noch unter dem Einfluss der Gnade und
im Bereich der Arbeit der Gemeinde, wo der Heilige Geist wirke.
Wie dankbar solltet ihr sein, dass ihr nicht verloren seid als Heiden,
nicht verloren in dem rémischen oder mohammedanischen Unglau-
ben, sondern dort verloren, wo euch das Evangelium treu und ein-
fach gepredigt wird, wo liebend gesagt wird: Wer an Jesus Christus
glaubt, wird nicht verdammt sein! Dieses ist die Lage einer verlore-
nen Seele, dargestellt in dem Bild der verlorenen Drachme.

—ee> 103 ~<eo—



Gesucht

Von wem wurde die Drachme gesucht? Sie wurde von der Eigen-
tiimerin personlich gesucht. Beachtet bitte genau: Die Frau, die die
Drachme verloren hatte, ziindete ein Licht an, fegte das Haus und
suchte fleiflig, bis sie das Geldstiick gefunden hatte.

Ich habe schon gesagt, dass die Frau den Heiligen Geist dar-
stellt oder vielmehr die Gemeinde, in der der Heilige Geist wirkt.
Es wird nie eine Seele gefunden werden, wenn sie nicht der Hei-
lige Geist sucht. Er ist der grof8e Seelenfinder. Der Mensch bleibt in
der Finsternis, bis der Heilige Geist mit seiner erleuchtenden Macht
kommt. Er ist der Besitzer. Sein Eigentum ist der verlorene Mensch,
und er kann ihn mit Erfolg suchen.

Der Gott, dem die Menschen gehéren, muss sie suchen. Aber
er tut es durch die Gemeinde; es ist ihre Aufgabe. Und aus diesem
Grund muss die Gemeinde die Menschen personlich suchen. Sie
kann ihr Werk niemand anderem iibertragen. Die Frau bezahlte
keine Dienerin und lief das Haus fegen, sondern sie tat es selbst.
Thre Augen waren besser als die Augen einer Angestellten, die ja nur
das Geldstiick einer anderen sucht und es vielleicht nicht findet.
Aber die Frau blickte nach ihrem eigenen Geldstiick und wiirde es
ganz sicher finden, wenn es sich {iberhaupt finden liefs.

Wenn die Gemeinde Gottes spiirt: »Es ist unsere Aufgabe, Siin-
der zu suchen; wir diirfen es nicht dem Prediger oder dem Stadt-
missionar oder der Bibelfrau iiberlassen, sondern die Gemeinde als
solche muss die Siinder suchen« — dann, glaube ich, werden auch
verlorene Menschen gefunden und errettet werden. Wenn die
Gemeinde erkennt, dass diese verlorenen Menschen ihr gehéren,
dann wird sie diese auch finden.

Beachtet es, dass die Frau sich dieses Suchen zur Hauptaufgabe

machte. Ich weif§ nicht, was sie sonst zu tun hatte, aber ich weif3,
sie stellte alles zuriick, um das Geldstiick zu finden. Es war Korn fiir

—ee> 104 —<e—



das Mittagsmahl zu mahlen; vielleicht war das aber schon geschehen.
Jedenfalls unterlief3 sie es, wenn es noch nicht geschehen war. Es war
ein Anzug auszubessern oder Wasser zu schopfen, das Feuer anzuziin-
den oder mit Freunden und Nachbarn zu sprechen. Die Frau lief§ alles
liegen. Sie hatte ihre Drachme verloren und musste sie wiederfinden.
So ist es mit der Gemeinde des Herrn. Eine ihrer Hauptaufga-
ben sollte es sein, verlorene Menschen zu suchen, sie dahin zu brin-
gen, dass sie den Herrn Jesus erkennen. Es sollte der grofite Wunsch
der Gemeinde sein, dass sie durch die grofle Erlosung gerettet wer-
den. Sie hat sicher noch andere Dinge zu tun. Sie hat an ihre eigene
Erbauung zu denken, sie hat ihre Aufmerksamkeit auf die Sonntag-
schule und das Bibelstudium zu lenken, aber dieses kommt zuerst.

Die Frau sagte: »Das Geldstiick ist verloren, und ich muss es erst wie-
derhaben!« Der Verlust der Drachme war eine ernste Sache. Wenn
sie sich erst zum Ausbessern eines Kleides hingesetzt hitte, wiirde
ihren Hinden die Schnelligkeit gefehlt haben. Als eine Freundin
kam und mit ihr sprechen wollte, sagte sie sich in ihrem Innern:
»Ich wollte, sie ginge fort; ich muss meine Drachme suchen!«

Ich wiinschte nur eines, die Gemeinde Gottes hitte eine solche
Liebe fiir verlorene Siinder, dass sie alles fiir Ballast ansihe, was sie
am Dienst fiir diese hindert.

Wir haben manchmal ein wenig mit der Politik zu tun, auch
ein wenig mit den Finanzen, denn wir sind noch in der Welt. Aber
ich liebe es, wenn ich in allen Gemeinden sehe, dass dieses alles im
Blick auf das Werk der Seelenrettung in den Hintergrund gestellt
wird. Wir interessieren uns fiir alles, was fiir unsere Mitbiirger gut
ist, denn wir sind sowohl Menschen als Christen. Unser wichtigstes
Geschift ist jedoch, Menschen fiir Jesus zu gewinnen, alle die auf-
zusuchen, die das Bild des Himmels tragen, auch wenn sie verloren
und gefallen sind. Das ist die Aufgabe, der wir uns hingeben miis-
sen; es ist die Hauptaufgabe der Glaubigen.

Das ist auch der eigentliche Grund fiir das Dasein der Gemeinde

—+e> 10§ <e—



in dieser Welt, und wenn sie diesen nicht beachtet, verfehlt sie ihren
hochsten Zweck!

Nun beachtet Folgendes: Nachdem die Frau ihr Herz darauf
gerichtet hatte, ihre Drachme zu finden, setzt sie auch die passenden
Mittel ein, um ihr Ziel zu erreichen. Zuerst ziindet sie ein Licht an.

So macht es der Heilige Geist auch in der Gemeinde. In den
Wohnungen im Morgenland musste man ein Licht anziinden, wenn
ein Geldstiick verloren gegangen war und man es suchen wollte. Das
musste zu jeder Tageszeit geschehen, denn zur Zeit des Herrn gab es
noch kein Fensterglas, und die Fenster bestanden nur aus schma-
len Spalten in der Mauer, sodass die Zimmer sehr dunkel waren.
Im Orient sind die Hiuser auch heute noch sehr dunkel, und wenn
irgendein kleiner Gegenstand auf den Boden fillt, so muss man mit
einem Licht danach suchen — selbst am hellen Mittag.

Die Gemeinde hier auf der Erde befindet sich in sehr tritbem
Zwielicht geistlicher Unwissenheit und moralischer Dunkelheit,
und um eine verlorene Seele zu finden, ist Licht notig. Der Heilige
Geist benutzt das Licht des Evangeliums; er iiberzeugt den Men-
schen von der Siinde, von der Gerechtigkeit und vom kommenden
Gericht. Wie die Frau ein Licht anziindet, so erleuchtet der Heilige
Geist irgendeinen erwihlten Menschen, den er zu einem Licht in
der Welt machen will. Er ruft zu sich, wen er will, und macht ihn
zu einem Licht, um auf andere Verlorene zu leuchten. Ein solcher
Mensch wird sich in seiner Aufgabe verausgaben, denn Eifer und
Selbstaufopferung werden ihn verzehren.

Aber die Frau war mit ihrem Licht nicht zufrieden; sie holte ihren
Besen und fegte das Haus. Wenn sie ihr Geld nicht finden konnte,
so nahm sie eben auch ihren Besen, um den aufgehiuften Staub bei-
seitezuriumen.

Oh, wie reinigt sich die christliche Gemeinde und ihre Arbeit,
wenn sie vom Heiligen Geist bewegt wird! »Vielleicht«, sagt sie,

—+e>- 106 ~<ee—



»leben einige unserer Glieder nicht dem Worte Gottes gemifi, und
dadurch werden Menschen in der Siinde verhirtet; diese Ubelti-
ter miissen hinausgetan werden. Unser Glaube ist oft sehr schwach,
das mag der Bekehrung von Menschen hinderlich sein. Der Glaube
muss gestirkt werden. Vielleicht ist unser Zeugnis von der Wahr-
heit und die Weise, wie wir sie verkiindigen, nicht geeignet, Auf-
merksambkeit zu erregen, und wir miissen sie verbessern. Wir miis-
sen die bestmogliche Methode in Anwendung bringen: Wir miissen
tatsichlich das ganze Haus fegen.«

Ich freue mich, in dem Siindenbekenntnis, in den Gebetsstun-
den oder durch eine ernste Ansprache ein ernstes Fegen des Hau-
ses zu bemerken und jedes Glied ernstlich darum bemiiht zu sehen,
seine Gemeinschaft mit Gott durch eine Belebung seiner persén-
lichen Frommigkeit zu festigen. Dies sind die Mittel, wodurch die
Gemeinde befihigt wird, die Verlorenen zu finden. AufSerdem muss
die ganze Nachbarschaft — denn das bedeutet der Kreis, in dem sich
die Gemeinde bewegt — durchsucht, umgekehrt, mit einem Wort:
gefegt werden. Eine Gemeinde, der es mit dem Suchen von verlore-
nen Menschen wirklich ernst ist, wird bestrebt sein, die Dunkelheit
der Armut zu durchdringen und die Hauser der Ruchlosigkeit auf-

zuscheuchen.

Beachtet sorgfiltig, dass dieses Suchen nach dem verlorenen Geld-
stiick mit den passenden Werkzeugen — Besen und Licht — und mit
groffem Eifer geschah. Die Frau fegte das Haus. Man kann kein
Haus fegen, ohne zeitweise Unbequemlichkeit und Verwirrung zu
erregen. Wir horen manchmal Leute iiber gewisse Christen klagen,
die zu viel Lirm tiber ihren Glauben machen. Das Klagen zeigt, dass
etwas getan und wahrscheinlich auch Erfolg erzielt wird. Alle, die
kein Interesse an der verlorenen Drachme haben, werden durch den
Staub belistigt; er gerit ihnen in den Hals, und sie miissen husten.

Kiimmere dich aber nicht darum, gute Frau! Fege nur weiter,
und lass sie weiter murren!

—+#> 107 <4—



Ein anderer wird sagen: »Mir gefillt keine religiése Aufregung;
ich bin fiir eine ruhige und stille Arbeit.« Ich darf wohl annehmen,
dass eine gute Nachbarin dieser Frau hereinkam und dann unzufrie-
den ausrief: »Da ist ja kein Stuhl, auf den ich mich gemiitlich setzen
kénnte! Du bist so hinter der verlorenen Drachme her, dass du mir
kaum eine Antwort gibst. Du verbrennst das Licht unniitz und bist
in einem fieberhaften Zustand.« »Ja«, sagt die Frau vielleicht, »aber
ich muss meine Drachme finden; und um sie zu suchen, kann ich
ein wenig Staub vertragen. Und das musst du auch, wenn du hier-
bleiben willst, wihrend ich suche.«

Eine ernste Gemeinde wird gewiss eine Portion Aufregung er-
fahren, wenn sie Seelen sucht, und vorsichtige, eigensinnige, tadel-
stichtige Leute werden sie zu tadeln wissen. Kiimmert euch nicht
darum, meine Briider; fegt weiter und lasst sie reden! Lass es
dich nicht bekiimmern, wenn du Staub machst, wenn du nur die
Drachme findest. Wenn Menschen errettet werden, sind Unregel-
mifigkeiten und Beldstigungen wie Staub zu achten. Wenn Men-
schen zum Herrn Jesus gefithrt werden, kiitmmere dich nicht darum,
was Wortklauber sagen! Fege weiter, fege weiter, wenn die Men-
schen auch sagen: »Diese Leute, welche in der ganzen Welt Unruhe
stiften, sind jetzt auch hier.«

Wir stellen auch fest, dass die Drachme sehr ernsthaft gesucht
wurde. Eine Zeit lang wurde an nichts anderes gedacht als an die
verlorene Drachme. Hier ist ein Licht. Die gute Frau las nicht dabei
oder besserte Zeug dabei aus, nein, das Licht wurde nur zum Suchen
der verlorenen Drachme benutzt. Alles Licht ist fiir das Suchen
bestimmt. Hier ist ein Besen. Es gibt andere Arbeit fiir den Besen,
aber jetzt wird nur damit gefegt, um die Drachme zu finden. Hier
sind zwei klare Augen im Kopf der Frau, aber sie sechen nach nichts
anderem als nach der verlorenen Drachme. Sie kiimmert sich um
nichts, was sonst im Hause ist; sie denkt nur an die Drachme und
muss sie finden.

—e> 108 <e—



Nun setzt sie alles ein — Besen, Licht, Augen, Geist und Kér-
per —, um die verlorene Drachme zu finden. Genauso ist es, wenn
der Heilige Geist in einer Gemeinde wirkt. Der Evangelist gibt sein
Licht, aber er setzt es ein, um die Siinder zu finden und sie dahin
zu bringen, dass sie ihren verlorenen Zustand erkennen. Ob es der
Besen des Gesetzes oder das Licht des Evangeliums ist — alles wird
fir die verlorenen Siinder eingesetzt. Die ganze Weisheit des Hei-
ligen Geistes ist darauf gerichtet, den Siinder zu finden; und alle
Fihigkeiten, Mittel und Krifte der lebendigen Gemeinde werden
eingesetzt, damit der Siinder durch irgendein Mittel errettet werde.

Es ist ein schones Bild; méchte ich es tiglich sehen! Wie ernst
werden verlorene Menschen gesucht, wenn der Geist Gottes in sei-
ner Gemeinde wirkt!

Nun noch einen Gedanken. Die Frau suchte nach ihrer Drachme
»sorgfiltig, bis sie sie findet«. Mogen wir als Glieder der Gemeinde
Gottes nach den irrenden Menschen suchen, bis wir sie finden. Wir
sagen, wir werden entmutigt. Wir beklagen uns, dass die Leute keine
Neigung fiir das Evangelium zu haben scheinen. War die verlorene
Drachme in irgendeiner Weise behilflich? Die Frau suchte — und sie
suchte allein!

Der Heilige Geist sucht durch dich, mein Bruder, die Errettung
von Siindern. Und er erwartet nicht, dass ihm die Siinder dabei
helfen; denn der Stinder ist dagegen, gefunden zu werden. Wur-
dest du kiirzlich von jemand, dessen geistliches Wohl du such-
test, abgewiesen? Gehe noch einmal hin. Wurde tiber deine Ein-
ladung gelacht? Lade wieder ein. Wurdest du wegen deiner ernsten
Aufforderung ausgelacht? Fordere wieder auf. Eine unwillige Auf-
nahme ist oft nur eine Andeutung, dass der Mensch die Macht der
Wahrheit anerkennt, obgleich er nicht den Wunsch hat, sich ihr zu
ergeben.

Halte aus, Bruder, bis du den Menschen, den du suchst, fin-
dest. Du hast dir so viel Mithe in deiner Sonntagschulklasse ge-

—+e> 109 <e—



geben — gebrauche dein Licht weiter und erleuchte den Geist der
Kinder. Fege das Haus, bis du gefunden hast, was du suchst. Gib
das Kind nicht auf; als bis du es zu Jesus gefiihrt hast. Du in deiner
Bibelklasse, der du einen jungen Mann oder ein junges Midchen zu
Jesus fithren méchtest, hére nicht auf mit deiner Fiirbitte, deinem
Ermahnen, bis das Herz der Betreffenden dem Herrn Jesus gehort.

Wer auf der Strafle predigt oder mit Traktaten von Haus zu Haus
geht — ich verpflichte euch alle, denn ihr konnt alle etwas tun: Gebt
nie auf, den Stindern nachzugehen, bis sie sicher in Jesu Armen
sind. Sie miissen errettet werden!

Gefunden

Gefunden! Das und nichts weniger war der Zweck des Suchens. Die
Frau horte nicht eher auf; als bis die Drachme gefunden wurde.

So ist auch das Suchen des Heiligen Geistes. Er will den Siin-
der nicht in einen hoffnungsvollen Zustand versetzen, sondern er
will ihn wirklich erretten. Der grofie Auftrag der Gemeinde besteht
nicht darin, dass die Leute Horer oder orthodoxe Bekenner, sondern
dass sie wirklich verindert, erneuert und wiedergeboren werden.

Die Frau fand ihre Drachme. Sie kam nicht zufillig zum Vor-
schein, es war auch keine Nachbarin, die sie fand. Der Geist Gottes
selbst findet die Siinder, und die Gemeinde Gottes ist in der Regel
das Werkzeug zu ihrer Entdeckung,.

Nun beachtet, was die Frau tat, als sie die Drachme gefunden
hatte. Sie freute sich. Je grofSer ihre Mithe beim Suchen, desto gro-
er ihre Freude beim Finden.

Welche Freude ist es fiir die Gemeinde Gottes, wenn Siinder
bekehrt werden! Wir haben unsere hohen Festtage, unsere Freuden-
tage, wenn wir von Menschen héren, die sich von dem Weg des
Verderbens abgewandt haben. Wir haben einfach Freude, wenn
wir horen, wie die Menschen von der Sklaverei der Siinde befreit

—+o>- 110 <e—



und zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes gekommen sind. Die
ganze Gemeinde freut sich.

Die Frau rief ihre Freundinnen und Nachbarinnen zusammen,
um an ihrer Freude teilzunehmen. Ich fiirchte, dass wir unsere
Freunde und Nachbarn nicht mit gentigender Achtung behandeln
oder vergessen, sie einzuladen, an unserer Freude teilzunehmen.

Wer sind die Nachbarn? Ich denke, dass damit die Engel gemeint
sind — nicht nur die Engel im Himmel, sondern auch alle, die hier
unten dienen. Achtet darauf: Als der Hirte sein Schaf heimbrachte,
heiflt es: »Ebenso wird Freude sein im Himmel {iber einen Siinder,
der Buf3e tut.« Hier aber wird der Himmel nicht genannt, denn es
heiflt: »Ebenso, sage ich euch, ist Freude vor den Engeln Gottes
iiber einen Siinder, der Bufle tut.« Die Gemeinde ist auf der Erde,
und der Heilige Geist wirkt auf dieser Erde. Wenn eine Seele geret-
tet wird, freuen sich die Engel, die hier die Gliubigen bewahren und
bewachen, als unsere Nachbarn mit uns.

Wisst ihr nicht, dass Engel in unseren Versammlungen gegenwir-
tig sind? Aus diesem Grund sagt der Apostel, dass Frauen ihr Haupt
in der Versammlung bedecken sollen: »um der Engel willen<**, denn
sie lieben Ordnung und Anstand. Die Engel sind, wo die Heiligen
sind; sie sehen unsere Ordnung und nehmen an unserer Freude teil.
Wenn wir Bekehrungen sehen, kénnen wir sie bitten, sich auch zu
freuen, und sie werden Gott mit uns preisen. Ich glaube aber nicht,
dass die Freude hier endet, denn da die Engel zu den Menschen
herabkommen und in den Himmel hinaufsteigen, werden sie auch
die Botschaft den Scharen droben mitteilen, und im Himmel freut
man sich {iber einen Siinder, der Bufle tut.

Die Freude ist gegenwirtige Freude. Es ist eine Freude im Haus,
in der Gemeinde; es ist die Freude ihrer Nachbarn hier unten, um
sie her. Alle andere Freude scheint vor dieser Freude zu verblassen.
Wie die Frau alle anderen Beschiftigungen aufgegeben hatte, um die

34 1. Korinther 11,10.

—eo>- III <o



Drachme zu finden, so ist jetzt auch jede andere Freude unterdriickt,
wenn das késtliche Ding gefunden worden ist. Die Gemeinde Got-
tes hat tausend Freuden: Freude tiber ihre Heiligen, die in den Him-
mel gehen; Freude tiber die Heiligen, die fiir die Herrlichkeit heran-
reifen; Freude iiber solche, die gegen die Siinde streiten und sie
tiberwinden, in der Gnade wachsen und die Verheiflung erlangen.
Aber die Hauptfreude in der Gemeinde, die alle anderen Freuden
tibersteigt, ist die Freude tiber verlorene Menschen, die nach vie-
lem Fegen und Suchen endlich gefunden und errettet worden sind.

Die praktische Lehre fir die Unbekehrten ist: Lieber Freund,
sieh, welcher Wert dir beigelegt wird. Du denkst, dass sich niemand
um dich kiimmert! Himmel und Erde kiimmern sich um dich! Du
sprichst: »Ich bin nichts, nur ein Auswurf und ginzlich wertlos.«
Nein, du bist fiir den Heiligen Geist nicht wertlos, und du bist fiir
die Gemeinde nicht wertlos, sondern sie verlangen nach dir und
suchen dich!

Wie falsch ist dein Verdacht, dass du nicht willkommen bist,
wenn du zu Jesus kommst! Die Gemeinde sucht dich, der Geist
Gottes sucht dich; du wirst mehr als willkommen sein. Wie werden
sich der Herr Jesus und der Heilige Geist freuen, und mit welcher
Freude wird dich die Gemeinde aufnehmen!

Du klagst, dass du nichts getan hast, um dich fiir die Gnade
bereit zu machen. Sprich nicht so. Was hat die verlorene Drachme
getan? Was konnte sie tun? Sie war verloren und hilflos. Wer sie
suchte, tat alles fiir sie; und wer dich sucht, wird alles fiir dich tun.
O lieber verlorener Mensch, wenn dir der Herr Jesus befiehlt zu
kommen, dann komm! Wenn der Geist dich zieht, dann lass dich
retten! Wenn Gott spricht: »Wenn eure Stinden wie Scharlach sind,
wie Schnee sollen sie weif§ werden«®, dann nimm die VerheifSung
an! Glaube an den Herrn Jesus.

Gott segne und errette dich um Jesu willen!

35 Jesaja1,18.

—e>- 112 <o



»Welcher CMensch unter euch, der hundert Schafe hat und
eins von ibnen verloren hat, lisst nicht die neunundneunzig in der
Whiste zuriick und geht dem verlorenen nach, bis er es findet?
Und wenn er es gefunden hat, legt er es mit Freuden auf seine
Schultern; und wenn er nach Hause kommt, ruft er die Freunde
und die Nachbarn zusammen und spricht zu ihnen:

Freut euch mit mir, denn ich habe mein Schaf gefunden,
das verloren war. Ich sage euch: Ebenso wird Freude
im Himmel sein iiber einen Siinder, der BufSe tut, mebr als iiber
neunundneunzig Gerechte, die die ‘Bufe nicht notig haben«

(Lukas 15,4-7).

4 S ~

Der Herr Jesus war zeit seines Lebens auf der Erde damit beschif-
tigt, verlorene Menschen zu suchen. Er suchte verlorene Minner
und Frauen selbst unter denen, die am verlorensten waren, damit
er sie finde. Er bemiihte sich, in ihre Gesellschaft zu kommen, und
zeigte ein solches Wohlwollen gegen sie, dass sie ihn scharenweise
umringten, um ihn zu héren. Ich bin tiber die Pharisier gar nicht
tiberrascht, wenn sie diese Versammlungen sahen und spottend sag-
ten: »Er sammelt die verdorbenen Menschen aus unserer Gesell-
schaft um sich, Menschen, die fiir die Romer die Steuern einsam-
meln, und gefallene Midchen — allen Abschaum der Menschheit.
Anstatt sie zuriickzuweisen, nimmt er sie an, heifst sie willkommen
und blickt auf sie als eine Menschenklasse, zu der er in besonderer

—ee> II3 —<ee—



Beziehung steht. Er isst sogar mit ihnen! Ging er nicht in das Haus
des Zachius und des Levi und nahm an dem Fest teil, das ihm diese
Zollner bereitet hatten?«

Wir kénnen nicht alles auffithren, was die Pharisder sagten;
es wiirde auch nicht zur Erbauung beitragen; aber wegen der ihn
umgebenden Gesellschaft dachten sie so schlecht von dem Herrn,
wie sie nur konnten. Und so lisst er sich in diesem Gleichnis herab,
sich zu verteidigen — nicht, weil es ihn sehr kiimmerte, was sie dach-
ten, sondern damit sie keine Entschuldigung hitten. Er sagt ihnen,
dass er die Verlorenen sucht — sollte sich ein Arzt nicht um die Kran-
ken kiimmern? Sollte ein Hirte nicht den verlorenen Schafen nach-
gehen? War er nicht genau in seinem Element, wenn alle Zéllner
und Siinder zu ihm kamen, um ihn zu héren?

Unser gottlicher Herr verteidigt sich, indem er sagt: »Welcher
Mensch unter euch, der hundert Schafe hat und eins von ihnen ver-
liert, ldsst nicht die neunundneunzig in der Wiiste zuriick und geht
dem verlorenen nach, bis er es findet?« Kein Beweis wirkt auf die
Menschen so michtig wie einer, der aus ihrem alltdglichen Leben
genommen wird. Sie wurden, wenn auch nicht tiberzeugt, aber
doch zum Schweigen gebracht.

Es handelt sich hier um einen besonders starken Beweis, weil es
in ihren Augen nur ein Schaf war, dem Jesus nachging. Fiir Jesus
aber war es unendlich mehr — mehr als alle Schatherden, die je auf
dem Karmel geweidet hatten —, denn es handelte sich um die Seele
des Menschen, die er zu erretten suchte. Der Beweis war nicht nur
passend, sondern er hatte auch eine ungewdhnliche Uberzeugungs-
kraft in sich, die auf jeden ehrlichen Geist wirken musste.

Jesus konnte das mit anderen Worten auch ausgedriickt haben:
»Wenn ihr Menschen schon einem verlorenen Schaf nachgeht und
seiner Spur folgt, bis ihr es gefunden habt, wie viel mehr muss ich
verlorenen Menschenseelen nachgehen und ihnen auf all ihren Irr-
wegen folgen, bis ich sie erretten kann?«

—ee> 114 —<eo—



Wie der Hirte dem verlorenen Schaf nachgeht, ist ein Teil des
Gleichnisses, das sie nach des Herrn Absicht beachten sollten.
Der Hirte verfolgt einen Weg, den er nie wihlen wiirde, wenn er
ihn nur zu seinem eigenen Vergniigen ginge. Er wihlt diesen Weg
nicht um seiner selbst willen, sondern um des verlorenen Schafes
willen. Er verfolgt die Spur bergauf und bergab, weit in die Wiiste
oder einen dunklen Wald hinein einfach deshalb, weil das Schaf
diese Richtung eingeschlagen hat und er ihm folgen muss, bis er
es findet.

Unser Herr Jesus Christus wiirde sich nie aus Vergniigen unter
die Zollner und Siinder oder unter irgendeine andere Gruppe un-
seres schuldigen Geschlechts mischen. Hitte er seine eigene Ruhe
und Bequemlichkeit gesucht, so hitte er nur mit den reinen, hei-
ligen Engeln und seinem Vater droben Gemeinschaft gehabt. Aber
er dachte nicht an sich; sein Herz war auf die Verlorenen gerichtet,
und deshalb ging er dorthin, wo die verlorenen Schafe waren.

Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen und zu erretten,
was verloren ist. Je aufmerksamer wir dieses Gleichnis betrachten,
desto klarer sehen wir, dass die Antwort unseres Herrn vollkom-
men war. Wir haben nicht nétig, sie heute ausschliefSlich als eine
Antwort an die Pharisier anzusehen, sondern als eine Lehre fiir
uns.

Mbge uns der Heilige Geist lehren, wihrend wir sie betrachten.

Zuerst mochte ich eure Aufmerksamkeit darauf lenken, dass der
Hirte, der sein Schaf verloren hatte, seine Gedanken nur auf einen
Gegenstand richtete. Dieses zeigt uns die Richtung der Gedanken
unseres Herrn Jesus, des guten Hirten, wenn er einen Menschen
sieht, der auf Siindenwegen verloren ist.

Als der Hirte seine kleine Herde von hundert Schafen iiber-
blickte, konnte er nur neunundneunzig feststellen. Er zihlt noch
einmal und stellt fest, dass ein Schaf fehlt. Vielleicht war es ein
weifles Schaf mit einem schwarzen Zeichen am Fufl. Er weifS alles

—e>- 115 <ee—



ganz genau, denn »der Herr kennt, die sein sind«*. Der Hirte hat
in seinem geistlichen Auge ein klares Bild von dem Irrenden, und
nun denkt er nur noch wenig an die neunundneunzig, die in der
Wiiste weiden, sondern das eine verlorene Schaf nimmt ihn ganz in
Anspruch. Nur das eine beschiftigt seinen Geist. Er kann kein Brot
essen, er kann nicht in sein Haus gehen, er kann nicht ruhen, wih-
rend ein Schaf verirrt ist.

Der Gedanke an ein verlorenes Schaf ist einem zartfithlenden
Hirten schmerzlich. Es ist ein Schaf, und es ist duflerst schutzlos,
weil es seinen Beschiitzer verlassen hat. Wenn der Wolf es ausspio-
niert oder ihm der Bir oder der Lowe auf die Spur kommt, dann
ist sein Schicksal besiegelt. Darum fragt der Hirte im Herzen: »Was
wird aus meinem Schaf werden? Vielleicht macht sich in diesem
Augenblick ein Léwe zum Sprung bereit, und es kann sich selbst
nicht helfen.«

Ein Schaf ist nicht zum Kampf fihig, selbst fiir die Flucht hat es
nicht die Schnelligkeit seines Feindes. Das macht den Besitzer umso
trauriger, und er denkt wieder: Das Schaf ist verloren und in grof3er
Gefahr, eines grausamen Todes zu sterben.

Ein Schaf ist von allen Geschépfen das unverstindigste. Ein ver-
lorener Hund findet moglicherweise allein nach Hause zuriick; auch
ein verlorenes Pferd mag zuriickkehren, aber ein Schaf wird wei-
ter irren und immer tiefer in die Irre geraten. Es ist ein zu torichtes
Geschépf, um an die Riickkehr an den Ort der Sicherheit zu den-
ken. Ein Schaf ist in einem Land, wo sich die Ebenen grenzenlos
ausdehnen, wirklich verloren.

Folgende Gedanken bewegen den Hirten: Mein Schaf ist ver-
loren und wird nicht zuriickkehren kénnen. Wohin mag es schon
geraten sein? Ermiidet und ermattet muss es verschmachten. Es ist
fern von griinen Weiden und muss auf den nackten Felsen oder auf
dem diirren Sand vor Hunger umkommen.

36 2. Timotheus 2,19.

—ee>- II6 <ee—



Ein Schaf ist hilflos; es kann nicht fir sich selbst sorgen. Das
Kamel kann das Wasser aus der Ferne riechen, ein Raubvogel kann
aus grofler Hohe seine Beute erspihen, aber das Schaf kann nichts
tur sich finden. Von allen Geschépfen ist das Schaf am schlimms-
ten dran.

Wenn jetzt jemand auf den Hirten zugekommen wire und gesagt
hitte: »Guter Hirte, was fehlt Thnen? Sie scheinen groffen Kummer
zu habeng, so wiirde er gesagt haben: »Es ist so; denn ein Schaf ist
verloren.«

»Aber es ist doch nur eins weg, und Sie haben ja noch neunund-
neunzigl«

»Halten Sie es fiir eine Kleinigkeit, eins zu verlieren? Sie sind kein
Hirte, sonst wiirden Sie nicht so kindisch reden. Ich vergesse fast die
neunundneunzig und denke nur an das verlorene.«

Woher kommt es, dass dem grofSen Hirten der Verlust eines einzi-
gen Schafes seiner Herde so zu Herzen geht? Woher kommt es, dass
es ihn erregt, wenn er iiber die Méglichkeit nachdenkt, dass er eines
verliert?

Ich denke, es kommt erstens daher, weil es sein Eigentum ist. Das
Gleichnis spricht nicht von einem Mietling, sondern von einem
Hirten, dem die Schafe gehéren: »Welcher Mensch unter euch,
der hundert Schafe hat und eins von ihnen verloren hat ...« Jesus
spricht an anderer Stelle von einem Mietling, dem die Schafe nicht
zu eigen sind und der daher flieht, wenn der Wolf kommt. Es ist der
Hirte selbst, der sein Leben fiir die Schafe lisst. Es ist nicht nur ein
Schaf, ein verlorenes Schaf, sondern eins von seinen eigenen Scha-
fen, um die sich der Hirte sorgt.

Das Gleichnis spricht nicht nur von der verlorenen Menschheit
im Allgemeinen, sondern es bezicht sich auf Christi eigene Schafe
— ebenso wie sich das zweite Gleichnis auf das eigene Geld der Frau
bezicht und sich das dritte nicht auf irgendeinen verlorenen jungen
Menschen, sondern auf den Sohn des Vaters bezieht.

—ee> 117 <ee—



Der Herr Jesus hat seine eigenen Schafe, und viele von diesen
sind verloren. Ja, einmal waren alle verloren, denn »wir alle irrten
umher wie Schafe, wir wandten uns jeder auf seinen Weg«”. Das
Gleichnis bezieht sich auf den Unbekehrten, den der Herr Jesus
mit seinem kostbaren Blute erldst und den zu suchen und selig zu
machen er gekommen ist. Denn so spricht der Herr: »Siche, ich
selbst will meinen Schafen nachforschen und sie suchen!«

Die Schafe Christi sind sein, lange bevor sie es selbst wis-
sen — sogar wihrend sie noch umherirren und durch das erfolgreiche
Werk seiner Gnade in die Herde gebracht werden, wird offenbar,
dass sie der Erwihlung nach schon von jeher dazugehort haben. Die
Schafe sind Christi Eigentum, weil er sie vor Grundlegung der Welt
erwihlt hat. »Ihr habt nicht mich auserwihlt, sondern ich habe euch
auserwihlt.«*

Sie sind ferner die Seinen, weil der Vater sie ihm gegeben hat.
Wie beschiftigt er sich mit dieser Tatsache in seinem Gebet! »Dein
waren sie, und mir hast du sie gegeben ... Vater, ich will, dass die,
die du mir gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin.«*

Wir sind die Herde des Herrn Jesus, weil er uns erkauft hat. Er
sagt: »Ich lasse mein Leben fiir die Schafe.« Es sind fast zwei Jahrtau-
sende vergangen, seitdem er den Kaufpreis bezahlt und uns zu sei-
nem Eigentum erkauft hat. Und wir werden immer die Seinen sein,
denn dieser Kaufpreis ist nicht umsonst bezahlt worden.

Der Heiland blickt auf die Hinde und sieht die Zeichen seines
Losegeldes; er blickt auf seine Seite und sieht das Mal der erfolgrei-
chen Erlosung seiner Erwihlten durch das VergiefSen seines Blutes.
Deshalb dringt sich ihm der Gedanke auf: Eines meiner Schafe ist
verloren.

Es ist eine wunderbare Aussage in diesem Gleichnis enthalten:
»... und eins von ihnen verloren hat ...« Was? Eins von denen ver-

37 Jesaja 53,6.
38 Johannes 15,16.
39 Johannes 17,6.24.

—e>- 118 <o



lieren, die er geliebt hat, ehe die Welt war? Es mag eine Zeit lang
irren, aber es soll nicht fiir immer verloren sein — das kann er nicht
ertragen. Eines verlieren von denen, die ihm der Vater gegeben, eines
von denen verlieren, die er mit seinem Blut erkauft hat? Er kann den
Gedanken nicht ertragen. Das Wort »und eins von ihnen verloren
hat« setzt seine Seele in Flammen. Das soll nicht geschehen.

Thr wisst, wie hoch der Herr ein jedes seiner Erwiahlten geschitzt
hat, indem er sein Leben fiir seine Erlosung dahingab. Thr wisst, wie
innig er jedes einzelne seines Volkes liebt. Wie er die Seinen geliebt
hatte, so liebt er sie bis ans Ende. Von Ewigkeit her besteht diese
Liebe und muss alle Zeiten {iberdauern, denn er dndert sich nicht.
Wird er eines von den so teuer Erkauften verlieren? Nie! Er hat sie
durch den, der sie ihm gegeben hat, zum ewigen Eigentum erhalten.
Dies ist, was seine Seele bewegt, dass er an nichts anderes denkt als

an die Tatsache: Eines meiner Schafe ist verloren!

Zweitens hat er noch einen anderen Grund fiir diesen alles beherr-
schenden Gedanken — nimlich sein grofles Erbarmen mit seinen
verlorenen Schafen. Das Abirren einer Seele verursacht Jesus tie-
fen Schmerz; er kann den Gedanken an ihr Verderben nicht ertra-
gen. So stark ist die Liebe seines Herzens, dass er den Gedanken
nicht ertragen kann, dass eines der Seinen in Gefahr ist. Er hat keine
Ruhe, solange eine Seele, fiir die er sein Blut vergossen hat, noch
unter der Herrschaft des Satans und unter der Macht der Siinde
bleibt. Deshalb vergisst der grofie Hirte sein Schaf weder Tag noch
Nacht. Er muss seine Herde erretten und gonnt sich keine Ruhe, bis
er es ausgefiihrt hat.

Der Herr hat tiefes Mitleid mit jedem verirrten Herzen. Er kennt
die Schmerzen, die die Siinde bringt. Darum trauert der teilneh-
mende Erloser tiber jedes verlorene Schaf; denn er kennt das Elend,
das in der Tatsache liegt, verloren zu sein.

Wenn du schon in einem Haus gewesen bist, wo Vater, Mutter,
Sohn und Tochter waren, und ein Kleines ist verloren, so wirst du

—ee> 119 <



die Erregung eines jeden Gliedes der Familie nie vergessen. Sich den
Vater, wie er zur Polizeistation eilt und {iberall sucht; denn er muss
sein Kind finden, oder sein Herz wird brechen. Sieh die bittere Angst
der Mutter; sie ist ganz verwirrt, als sie die Nachricht tiber ihren Lieb-
ling erhilt. Thr kénnt nun verstehen, was der Herr Jesus fiir einen
empfindet, den er liebt, den er in seine Hinde gezeichnet hat, auf
den er im Voraus gesehen hat, als er sein Leben am Kreuz gab.

Es lisst dem Herrn keine Ruhe, bis er das Geliebte gefunden
hat. Er hat gottliches Erbarmen, das alles Mitleid von Eltern und
Geschwistern in den Schatten stellt. Das unendliche Erbarmen sei-
nes Herzens flieffit Giber zu einem Ozean der Liebe. Ein einziger
Gedanke bewegt das Erbarmen des Herrn: Wenn er eines verliert!

Der Mann im Gleichnis stand auflerdem in einer dritzen Beziehung
zu dem Schaf; denn er war sein Hirte. Es war sein eigenes Schaf;
aus dem Grunde war er sein Hirte geworden, und er sagte zu sich
selbst: »Wenn ich eins von ihnen verliere, so habe ich mein Hirten-
amt schlecht verwaltet.«

Welche Unehre fiir einen Hirten, ein Schaf zu verlieren! Es muss
entweder aus Mangel an Aufsicht oder aus Mangel an Aufmerksam-
keit oder aus Mangel an Wachsamkeit geschehen sein. Aber nichts
davon kann bei dem guten Hirten vorkommen. Von unserem Herrn
Jesus Christus wird man nie sagen kénnen, dass er eins von seinem
Volk verloren hat, denn er rithmt sich, alle bewahrt zu haben: »Ich
habe sie behiitet, und keiner von ihnen ist verloren gegangen — als
nur der Sohn des Verderbens, damit die Schrift erfiillt wiirde.«*° Der
Teufel soll nie sagen, dass der Herr eins von denen, die ihm der
Vater gegeben hat, verloren gehen lief$. Sein Werk der Liebe kann
in keiner Weise misslingen. Sollte sein Tod vergebens sein? Nein,
das ist unmoglich. Den Zweck, den er durch seine Leiden und sei-
nen Tod erfiillen wollte, wird er erfiillen; denn er ist der Ewige, der

40 Johannes 17,12.

—+6>- 120 <o



Unendliche, der Allmichtige. Und wer wird seine Hand zurtickhal-
ten und seine Absicht vereiteln? Er ldsst das nicht geschehen.

»... und eins von ihnen verloren hat ...« sagt der Text. Denkt
euch die Folgen! Welchen Spott wiirde der Satan anheben! Welchen
Hohn wiirde er {iber den Hirten ausgieflen! Wie wiirde die Holle
die Nachricht ausposaunen: »Er hat eines von ihnen verloren!«

Angenommen, es sei das Schwichste gewesen, so wiirden sie
schreien: »Die Starken, die sich selbst halten konnten, die hat er
wohl bewahrt.« Angenommen, es sei das Stirkste gewesen, dann
wiirde man schreien: »Er konnte nicht einmal eins der Stirksten hal-
ten und musste es verloren gehen lassen.«

Dies ist ein guter Beweis, denn Mose flehte vor Gott: »Was wer-
den die Agypter sagen?« Es ist nicht der Wille eures Vaters, dass
eins von diesen Kleinen verloren gehen soll, noch dient es zur Ehre
Christi, dass eins seiner Schafe auf ewig verloren geht.

Ihr seht die Griinde, weshalb das Herz des Herrn von dem einen
brennenden Gedanken zur Rettung erfiillt ist: Erstens ist das Schaf
sein Eigen, zweitens ist er voll Erbarmen, und schlieflich ist es seine
Aufgabe, die Herde zu weiden und zu beschiitzen.

Wihrend dieser ganzen Zeit denkt das Schaf nicht an den Hirten
und kiimmert sich nicht im Geringsten um ihn. Manche von euch
denken ganz und gar nicht an den Herrn Jesus. Thr habt weder den
Wunsch noch den Willen, ihn zu fiirchten. Ach, wie ist es zu bedau-
ern, dass sich das grofle Herz des Herrn heute nach euch sehnt und
nicht ruht, weil ihr in Gefahr seid. Und ihr selbst, die ihr den grofi-
ten Verlust dabei habt, scherzt mit der Siinde und seid fréhlich in
eurem Verderben. Ach, wie weit seid ihr abgeirrt! Wie hoffnungs-
los wire eure Sache, wenn kein allmichtiger Hirte da wire, der an
euch denkt.

Dieses Schaf liegt dem Hirten auf dem Herzen, und er muss
sogleich hingehen, es zu suchen. Er lisst die neunundneunzig in der
Wiiste und geht dem verlorenen nach, bis er es findet.

—e>- 121 <o



Beachtet hier, dass es ein bestimmtes Suchen ist. Der Hirte geht
dem Schaf nach, und nichts anderem, und hat es nur auf das eine,
besondere Schaf abgesehen. Man kéonnte durch die Weise, in der
dieser Text behandelt wurde, auf den Gedanken kommen, dass
Christus, der Hirte, in die Wiiste gegangen ist, um irgendein Schaf
zu fangen, das zu finden war. Viele liefen umher, und er habe sich
damit begniigt, das erstbeste zu ergreifen oder vielmehr das, das ihm
zuerst nachgelaufen wire. So ist der im Gleichnis beschriebene Fall
nicht geschildert. Es ist vielmehr sein eigenes Schaf, das er sucht,
und diesem einen geht er entschieden nach. Es ist sein Schaf, das
verloren ist, ein wohlbekanntes Schaf — nicht nur ihm selbst wohl-
bekannt, sondern auch seinen Freunden und Nachbarn. Denn er
redet zu diesen wie tiber ein ihnen véllig bekanntes Schaf, das zu ret-
ten er ausgegangen ist. Jesus weif$ alles tiber seine Erlsten und geht
bestimmt jeder einzelnen Seele nach.

Wenn ich im Namen des Herrn predige, so freut mich der
Gedanke, dass ich mit der Gnadenbotschaft zu jedem Einzelnen
gesandt worden bin. Ich schiefle meinen Pfeil nicht auf gut Glick
ab, denn die gottliche Hand legt sich auf die meine, und der Herr
gibt ihm die Richtung, sodass kein Pfeil sein Ziel verfehlt und das
Wort seinen Weg mitten ins Herz findet.

Jesus ruft einzelne Menschen, und sie kommen. Er sagt: »Marial«
Und die Antwort ist: »Rabbuni.«

Ich sagte, dass der Mensch im Gleichnis ein bestimmtes Schaf
suchte und nicht ruhte, bis er es gefunden hatte. So geht auch der
Herr Jesus auf den Wegen seiner Liebe nicht ins Ungewisse. Er tappt
nicht blind umbher, zu fangen, wen er kann, sondern er sucht und
errettet das eine irrende Schaf, auf das er seine besondere Aufmerk-
samkeit gerichtet hat. Jesus weify, was er tun will, und wird es zur
Ehre des Vaters ausfiihren.

—e>- 122 <6



Beachtet, dass der Hirte mit ganzer Hingabe sucht. Er denkt an
nichts anderes als an sein verlorenes Schaf. Die neunundneunzig
werden in Sicherheit zuriickgelassen.

Wenn wir lesen, dass er sie in der Wiiste ldsst, so sind wir geneigt,
an einen diirren Ort zu denken. Das ist hier jedoch nicht gemeint.
Wiiste bedeutet einfach die offene Weide, die Steppe. Er verlief§ sie
wohlversorgt, verlief§ sie, weil er sie verlassen konnte. Augenblick-
lich ist er ganz von dem einen Gedanken hingenommen, dass er das
Verlorene suchen und erretten muss; daher lisst er die neunund-
neunzig auf der Weide.

»Hirte, der Weg ist voller Felsen.« Es scheint ihn nicht zu kiim-
mern, wie der Weg bestellt ist. Sein Herz ist bei seinem verlorenen
Schaf. »Hirte, es ist schwer, den Berg zu erklimmen!« Er achtet nicht
auf die Miihe. Seine Sorge verleiht ihm die Fiifle der Gimse. Er
spiht nach seinem Schaf umher und scheint weder Klippen noch
Kliifte zu sehen. »Hirte, es ist ein gefdhrlicher Pfad, auf dem du
in das dunkle Tal hinabsteigen musst.« Thm ist es nicht gefihrlich.
Seine einzige Furcht ist, dass sein Schaf verloren geht. Er hat nur
diese Furcht und kennt keine andere. Er stiirzt sich in Gefahren
und entgeht ihnen nur durch den starken Drang zu retten, der ihn
immer weitertragt.

Es ist etwas Grofartiges, sich den Herrn Jesus vorzustellen, wie
sein Herz unbeirrbar auf die Rettung eines Menschen gerichtet ist,
der ihm in diesem Augenblick als verloren gilt.

Es ist auch ein #itiges Suchen, denn der Hirte sucht das Verlorene,
bis er es gefunden hat. Er sucht es personlich. Er sagt nicht zu einem
seiner Untergebenen: »Eile dem verlorenen Schaf nach und bringe
es zuriick!« Nein, er tut es selbst.

Wenn je eine Seele von der Siinde zur Gnade gebracht wird, so
ist es nicht das Werk von uns armen Predigern, sondern es geschieht
durch den Herrn selbst, der seinem eigenen Schaf nachgeht. Es ist
herrlich, daran zu denken, wie er personlich dem Stinder nachspiirt.

—e> 123 <be—



Wenn sie auch in verzweifelter Torheit vor ihm flichen, werden sie
doch von ihm verfolgt, verfolgt vom Sohne Gottes, bis er sie findet.

Beachtet das ausdauernde Suchen: »bis er es findet«. Er hilt nicht
ein, bis die Suche erfolgreich ist. Wie lange sollen wir einem ver-
lorenen Menschen nachgehen? Nun, bis wir ihn finden; denn das
ist das Beispiel, das uns der Herr hier gibt. Das Gleichnis sagt nichts
vom Nichtfinden, und wir kénnen es uns auch nicht vorstellen, dass
er ein Schaf, das ihm gehort, nicht finden sollte.

O Briider, es gibt eine grofle Schar von Schafen, die ihr und ich
nie finden wiirden. Wenn aber der Herr Jesus seinen Verlorenen
nachgeht, so konnt ihr euch darauf verlassen, dass er so geschicke ist,
so klar sieht und so wirksam auftritt, dass er sie sicherlich zuriick-
bringen wird. Einen {iberwundenen Christus kann ich mir nicht
vorstellen. Es ist ein personliches, ausdauerndes und ein erfolg-
reiches Suchen; er sucht, bis er es findet. Lasst uns seinen Namen
dafiir loben und preisen.

Bemerke, dass das Gleichnis eine bestimmte Andeutung gibt, wo es
davon erzihlt, dass der Hirte das Schaf gefunden hat. Sie wird nicht
so leicht bemerkt. Anscheinend brachte er es nicht in die Herde
zuriick. Ich vermute, dass er es getan hat; aber zunichst hielt er es
wohl mehr bei sich als bei der Herde. In der nichsten Szene ist der
Hirte nimlich daheim mit dem Ruf: »Freut euch mit mir, denn ich
habe mein Schaf gefunden, das verloren war!« Es scheint, dass Jesus
nicht so sehr fiir die Gemeinde als fiir sich selbst einen Menschen
errettet. Wenn auch die Erretteten in der Herde sind, so liegt die
grof$te Freude doch darin, dass das Schaf bei dem Hirten ist.

Dies zeigt auch, wie vollig sich Christus dem Werk, sein Volk zu
erretten, hingibt. Es gibt bei ihm keine Hindernisse, keine wanken-
den Entschliisse, die ihn z8gern lassen. Wir verwenden wohl einen
Teil unserer Krifte auf das Erreichen eines Zieles, Jesus aber bietet
seine ganze Macht zum Suchen und Seligmachen der Menschen auf.

—ee>- 124 <e—



Der ganze Christus sucht nach jedem Stinder, und wenn er ihn
gefunden hat, gibt er sich diesem einen Menschen so hin, als ob er
nur diesen zu segnen hitte. Wie bewundert mein Herz diese Hin-
gabe des Herrn in seinem Suchen nach jedem Schaf seiner Herde!

Wenn das Suchen beendet ist, folgt die Errettung. Und wenn
er es gefunden hat, »legt er es mit Freuden auf seine Schultern.
Wie schon stellt das Gleichnis das ganze Heilswerk dar! Einige
alte Schriftforscher stellen es gern in folgender Weise dar: »In sei-
ner Fleischwerdung kam Jesus zu dem verlorenen Schaf; mit seinem
Leben fuhr er fort, es zu suchen. In seinem Tod legt er es auf seine
Achseln; in seiner Auferstehung trug er es auf dem Weg, und in sei-
ner Himmelfahrt brachte er es mit Freuden heim.« Unseres Herrn
Lebensziel ist es, Menschen zu retten. Sein Leben ist fiir sein Volk
da, und mit ihm hingt das ganze Heilswerk zusammen.

Aber nun seht: Der Hirte findet das Schaf und legt es auf seine
Schultern. Es ist, als ob er das Schaf so, wie er es fand, ohne ein
Wort des Tadels und ohne Zégern und Bedenken, aufnahm und es
aus dem Sumpf oder aus den Dornen an einen Ort der Sicherheit
brachte.

Erinnert ihr euch nicht daran, wie euch der Herr aus dem
Abgrund des Verderbens erhoben hat, wie er von oben kam, euch
erloste und eure Stirke wurde? Ich werde diesen Tag nicht verges-
sen. Welch ein wunderbarer Tag war es, als mich der grofle Hirte zu
einem neuen Leben erhob!

Der Herr sagt von Israel: »Ihr habt gesehen, ... wie ich euch auf
Adlers Fliigeln getragen habe.«*! Aber es ist ein noch lieblicheres
Bild, auf den Schultern des Herrn Jesus getragen zu werden.

Er schien zu sagen: »Du bist mein Schaf, darum lege ich dich
auf meine Schultern.« Er machte seine Anspriiche nicht mit vielen
Worten geltend, sondern bewies sie vielmehr durch eine Tat. Keiner

41 2.Mose 19,4.

—e> 125 <e—



wiirde je ein Schaf forttragen, wenn er kein Recht dazu hitte; dann
wire er ein Dieb. Der Herr Jesus ist aber der Eigenttimer des Scha-
fes. Er hilc das Schaf an allen vier Beinen fest, sodass es sich nicht
rithren kann, und legt es so auf seine eigenen Schultern; denn es
ist jetzt ganz sein Eigen. Er scheint zu sagen: »Ich bin weit von zu
Hause entfernt und in einer ermiidenden Wiiste, aber ich habe mein
Schaf gefunden, und diese Hinde werden es halten.«

Es sind des Herrn eigene Worte: »Ich gebe ihnen ewiges Leben,
und sie werden in Ewigkeit nicht umkommen, und niemand wird
sie aus meiner Hand reiflen.« Hinde von solcher Macht wie die
Hinde Jesu werden das Gefundene festhalten. Schultern von solcher
Kraft wie die Schultern Jesu werden das Gefundene sicher heim-
tragen. Es wird alles wohl mit dem Schaf, denn es ist ganz und gar
des Hirten Eigentum, wie es nach dem ewigen Ratschluss des Vaters
stets sein Eigentum gewesen ist. Erinnerst du dich daran, als der
Herr Jesus zu dir sprach: »Du bist mein«*??

Noch herablassender ist diese Tat, wenn wir sie von einer anderen
Seite ansehen. Das Schaf liegt oben, das Gewicht ruht auf dem Hir-
ten. Das Schaf ruht, der Hirte ist der Lasttriger. Das Schaf ruht, der
Hirte arbeitet. »Ich aber bin in eurer Mitte wie der Dienende«®,
spricht der Herr. »... sondern sich selbst zu nichts machte und
Knechtsgestalt annahm, ... sich selbst erniedrigte, indem er gehor-
sam wurde bis zum Tod, ja, zum Tod am Kreuz.«** Am Kreuz trug
er uns und die Last unserer Siinde. Gelobt sei sein Name! »Der Herr
hat ihn treffen lassen unser aller Ungerechtigkeit.«* Und er hat auch
uns auf ihn gelegt, und er trigt uns. Erinnert euch an die trostliche
Schriftstelle: »In seiner Liebe und in seiner Erbarmung hat er sie
erlost; und er hob sie empor und trug sie alle Tage der Urzeit.«*® Ein

42 Vgl. Jesaja 43,1.
43 Lukas 22,27.
44 Philipper 2,7.8.
45 Jesaja 53,6.

46 Jesaja 63,9.

—eo>- 126 <oo—



herzbewegender Gedanke: Der Sohn Gottes wird den Menschen-
kindern dienstbar! Der Schépfer Himmels und der Erde beugt die
Schultern, um die Last der Siinder zu tragen.

Mit dieser Tat gab der Hirte dem Schaf Ruhe, das nicht mehr
weiterkonnte und ermattet war. Welch eine Ruhe gibt uns die
Gewissheit, dass wir von der ewigen Macht und Gottheit des Herrn
Jesus Christus getragen werden! Christus trigt uns heute, und wir
bediirfen keiner eigenen Stirke; weil er uns trigt, ist unsere Schwi-
che kein Hindernis.

Hat nicht der Herr gesagt: »Ich werde heben, und ich werde tra-
gen und erretten«?’? Wir werden nicht einmal straucheln, viel weni-
ger ins Verderben fallen. Die Fiifle des Hirten werden den ganzen
Weg in Sicherheit zuriicklegen. Kein Teil des zuriickgelegten Weges
sollte uns Furcht verursachen, denn der Hirte ist fihig, uns in seine
Heimat droben zu tragen.

Welch ein schones Wort steht im fiinften Buch Mose: »... dass
der Herr, dein Gott, dich getragen hat, wie ein Mann seinen Sohn
trigt, auf dem ganzen Weg, den ihr gezogen seid, bis ihr an diesen
Ort kamt.«*® Wunderbare Ruhe des Glaubens, dich ginzlich seinen
Hinden und Schultern anzuvertrauen, um dich bis ans Ende halten
und tragen zu lassen! Lasst uns den Herrn loben und preisen! Der
Hirte hat nichts anderes auf seinen Schultern als sein Schaf.

Der Herr Jesus scheint keine andere Biirde zu tragen als sein
Volk. Er bietet zur Errettung seiner Erwihlten seine ganze Allmacht
auf. O die herrliche Gnade unseres treuen Heilandes, der sich zu
unserer Erldsung hingegeben hat!

»Und wenn er es gefunden hat, legt er es mit Freuden auf seine
Schultern.« — »Das ist aber eine grofle Last fiir dich, Hirte.« Freu-
dig gibt er die Antwort: »Ich freue mich, diese Last auf meine Schul-
tern zu legen.«

47 Jesaja 46,4.
48 5.Mose 1,31.

—ee> 127 <6



Die Mutter sagt nicht, wenn sie ihr verlorenes Kind wieder-
gefunden hat, dass es fiir sie eine schwere Last sei, nein, sie driicke es
an ihre Brust. Sie denkt nicht daran, wie schwer die Last ist, oh nein,
es ist ihr eine liebe Last! Sie freut sich, es wieder tragen zu diirfen.

»... legt er es mit Freuden auf seine Schultern.« Denke an das
Schriftwort: »Der, die Schande nicht achtend, fiir die vor ihm lie-
gende Freude das Kreuz erduldete ...« Ein tiefer Schmerz kam auf
Jesus Christus, als die Last auf ihn gelegt wurde, aber eine grofle
Freude kam bei dem Gedanken in sein Herz, dass wir aus unserem
verlorenen Zustand errettet werden sollten. Er sagte sich: »Ich habe
sie auf meine Schultern genommen, und niemand kann sie jetzt ver-
letzen, niemand kann sie jetzt ins Verderben fiihren. Ich trage ihre
Siinden, und sie werden nie in die Verdammnis kommen. Die Strafe
ihrer Schuld ist auf mich gelegt, damit sie nie auf sie gelegt werde.
Ich trage den gerechten Zorn Gottes, damit sie denselben nie zu tra-
gen haben.«

Seine Liebe zu den Seinen machte jeden Geiflelhieb zu einer
Freude; seine Liebe zu ihnen lief§ es ihn ertragen, dass die Nigel
seine Hinde und Fiifle durchbohrten und sein Herz durch das Ver-
lassensein von Gott gedngstigt wurde.

Selbst in dem Ausruf »Eli, Eli, lama sabachthani?«, der die
ganze Tiefe seines Wehs ausdriickte, sind Perlen der Freude ver-
borgen. Kein Jauchzen des Triumphes kann diesem Angstruf gleich-
kommen, weil unser Herr sich freute, fiir die Siinde seiner Erwihl-
ten, fiir die, die er geliebt hatte, ehe die Welt gegriindet war, sogar
das Verlassensein von Gott zu erdulden. Oh, wir konnen nicht ein-
mal einen Bruchteil davon verstehen!

Lasst uns versuchen, ein kleines Bild dazu zu finden. Ein Sohn ist
in der Ferne am Fieber erkrankt; den Eltern wird es durch ein Tele-
gramm mitgeteilt. Die Mutter sagt: »Wir miissen hinreisen und ihn
pflegen«, und ist ganz ungliicklich, bis sie abreisen kann. Der Sohn

49 Hebrier 12,2.

—e>- 128 <e—



befindet sich an einem traurigen Ort, aber nun ist ihr dieser Ort der
teuerste Platz auf der Erde; sie freut sich, die Bequemlichkeiten ihres
Hauses zu verlassen und aus Liebe zu ihrem Sohn unter Fremden zu
wohnen. Und es ist ihr eine Freude, sich fiir ihn aufzuopfern, und
sie weicht nicht von seinem Krankenlager und will ihren Sohn nicht
verlassen. Sie wacht bei ihm Tag und Nacht und schlift nur wenig.
Es war eine grof3e, tiefe, ernste Freude fiir sie, nur da zu sein, wo sie
ihrem Sohn dienen konnte.

O Mensch, vergiss es nicht, dass deine Rettung dem Herrn Jesus
grofle Freude gemacht hat. Er war immer beim Vater, ewig gliickse-
lig, unendlich herrlich, Gott tiber alles — und dennoch musste er aus
grenzenloser Liebe herabkommen und an unserer Stelle leiden, um
uns zur Herrlichkeit und zu Gott zu bringen.

»... legt er es mit Freuden auf seine Schultern.« An diesem Tag
kannte der Hirte nur eine Freude: Er hatte das Schaf gefunden. Und
selbst der Druck auf seinen Schultern machte sein Herz leicht, war
es ihm doch ein Zeichen, dass der Gegenstand seiner Liebe sicher
ruhte.

Nun geht er damit heim, und seine Freude ist so grof3, dass sein
Herz iiberfliefSt. Das Gleichnis erwihnt nichts von seiner Freude
dariiber, dass er wieder zu Hause ist. Nein, die Freude, sein Schaf
wiedergefunden zu haben, {iberstrahlt alle anderen Freuden und
stellt das Licht der Heimat und der Freundschaft in den Schatten.
Er wendet sich an die Freunde und Nachbarn und fordert sie auf, an
seiner Freude teilzunehmen. Er ruft: »Freut euch mit mir, denn ich
habe mein Schaf gefunden, das verloren war«!

Ein Siinder hat Bufle getan, und der ganze Himmel muss deshalb
einen Festtag haben. O Briider, in dem Herzen Christi ist Freude
genug iiber seine Geretteten, um den ganzen Himmel mit Wonne
zu iiberfluten. Lasst uns dasselbe tun. Wir sind Freunde, auch wenn
wir keine Nachbarn sind. Er lisst uns heute kommen. Wir sollen
unsere Herzen als leere irdene Gefifle bringen, damit er sie mit sei-
ner Freude erfiille und unsere Freude vollkommen werde.

—ee> 120 <o



Als ich versuchte, {iber diesen Text nachzudenken, freute ich mich
mit dem Herrn tiber das Zuriickbringen jedes einzelnen seiner
Schafe; denn ein jedes vermehrt die Freude im Himmel. Jesus wiirde
keine Freude haben, wenn er ein einziges Schaf verlieren wiirde; es
sieht so aus, als wiirde dadurch alles verdorben. Wenn auch nur in
einem einzigen Fall der Gnadenzweck vereitelt wiirde, so wire das
eine traurige Niederlage fiir den groflen Heiland.

Aber sein Gnadenrat wird ausgefithrt werden. »Von der Miihsal
seiner Seele wird er sich sittigen.«*® Er wird nicht entmutigt werden
oder erliegen. Er wird den Willen des Vaters hinausfiihren und den
vollen Lohn seiner Leiden erhalten. Lasst uns heute frohlich sein
und uns mit ihm freuen!

Aber der Text sagt uns, dass mehr Freude tiber das eine verlorene
Schaf war als tiber die neunundneunzig, die nicht abgeirrt waren.
Wer sind diese Gerechten, die der Bufse nicht bedurften?

Nun, man sollte ein Gleichnis nicht so auszulegen versuchen, dass
es unbedingt auf vier Beinen gehen muss, wenn es nur auf zweien
gehen sollte. Es mag sein, dass es solche Personen gar nicht gibg
und doch ist das Gleichnis genau. Wenn wir alle solche gewesen
wiren, die der Bufle nicht bedurft hitten, so wiirden wir dem Her-
zen Christi nicht so viel Freude gemacht haben wie ein Stinder, der
Bufle tut.

Aber angenommen, wir — ihr und ich — sind gemeint, wir, die wir
vor langer Zeit Bufle getan haben und in gewissem Sinn jetzt der
Bufle nicht bediirfen, weil wir gerecht gemacht sind, so machen wir
dem Herzen Gottes jetzt nicht so viel Freude wie ein Siinder, wenn
er sich zu Gott wendet. Nicht, als sei es etwas Gutes, in die Irre zu
gehen, oder etwas Schlechtes, bewahrt zu bleiben. Thr versteht es,
wenn in einer Familie mit sieben Kindern sechs gesund sind und
eins so ernstlich krank wird, dass es dem Tode nahe ist. Es wird
wiederhergestellt, sein Leben ist verschont geblieben. Wundert ihr

50 Jesaja 53,11

—e> 130 ~<ee—



euch, dass es jetzt der ganzen Familie mehr zur Freude gereicht als
alle anderen, die gesund geblieben sind? Die Freude tiber das gene-
sene Kind ist grofler als tiber all die anderen, die gar nicht krank
gewesen sind.

Das beweist natiirlich nicht, dass es gut ist, krank zu sein. Kei-
neswegs. Wir reden nur von der Freude tiber die Wiederherstellung
von der Krankheit.

Nehmt einen anderen Fall: Du hast einen Sohn, der lange in
einem fernen Land gewesen ist, und einen anderen Sohn zu Hause.
Du liebst beide gleich, aber wenn der abwesende Sohn heimkommt,
so steht er eine Zeit lang doch im Vordergrund deiner Gedanken.
Ist das nicht ganz natiirlich? Die zu Hause sind, machen uns fort-
wihrend Freude; wenn aber durch die Abwesenheit eines Sohnes die
Freude lange Zeit eingedimmt war, wird sie bei seiner Riickkehr zu
einer Freudenflut. Dann haben wir einen grofSen Tag, einen Feier-
tag.

Es gibt bei der Bufle und Bekehrung besondere Umstinde, die
die Freude tiber einen zuriickgekehrten Wanderer verursachen. Es
waren vorher Sorgen da; durch ihr Verschwinden wird die Freude
nur umso grofler. Der Hirte war vorher so sehr von Mitleid fiir das
Verlorene erfiillt, dass die Traurigkeit nun unvermeidlich in Freude
umgeschlagen ist. Er befand sich in einer traurigen Ungewissheit;
das ist etwas Totendes und wirke wie Siure auf die Seele. Die Unge-
wissheit, die die Frage hervorruft: »Wo ist mein Schaf?«, durchbohrt
das Herz. All die ermiidenden Stunden des Suchens und Nachfor-
schens sind fiir das Herz schmerzhaft. Wenn diese Ungewissheit
beendet ist, wandelt sie sich natiirlich in Freude.

Thr wisst natiirlich, dass die Freude tiber einen bufifertigen Siin-
der selbstlos ist. Die ihr durch die Gnade Gottes so viele Jahre bei
der Herde gehalten wurdet, seid nicht betriibt, dass da iiber einen
Siinder, der Bufle tut, mehr Freude ist als iiber euch selbst. Nein, ihr
sagt euch bestimmt: »Es ist Ursache zur Freude vorhanden. Ich bin
selbst unter denen, die sich freuen.«

—ee> 131 <ee—



Und denke auch daran, dass sich fromme Menschen sehr {iber
dich gefreut haben, als du zuerst zu Jesus gekommen bist. Du wirst
doch nicht wie der dltere Bruder handeln und sagen, dass du an der
Freude des Vaters nicht teilnehmen willst, sondern du wirst herz-
lich an der Freude teilnehmen, wenn Siinder von der Holle erret-
tet werden.

Ich méchte schliefen, indem ich andeute, wie sich unser gnidiger
Herr fiir seine Erl6sten ganz hinzugeben scheint. Wie vollig und
vollkommen ist jeder Gedanke seines Herzens, jede Tat seiner Macht
auf den bediirftigen, schuldigen, verlorenen Menschen gerichtet! Er
setzt alles dran, seine Verlorenen zu finden und zu retten. Fiir die
Menschen, die an ihn glauben, stellt er seine ganze Macht zur Verfi-
gung. Gepriesen sei sein Name!

Nun lasst unsere Herzen ihm in Liebe entgegenschlagen, der sein
Leben zu unserer Erlosung hingegeben hat! Lasst uns ihn lieben.
Wir kénnen ihn zwar nicht in dem Mafle lieben, wie er uns geliebt
hat, aber lasst es uns in derselben Weise tun! Lasst uns ihn von gan-
zem Herzen und von ganzer Seele lieben. Lasst uns die Uberzeu-
gung haben, dass wir nichts sind und nichts wissen und nichts lie-
ben als allein Jesus Christus, den Gekreuzigten!

O Sinder, willst du dich nicht dem guten Hirten ausliefern?
Willst du nichrt still stehen, wenn er sich dir naht? Willst du dich
nicht seiner michtigen Gnade unterwerfen? Wisse, dass deine Erret-
tung von Siinde und Tod nur durch ihn, durch ihn allein geschehen
kann! Rufe ihn im Gebet an: »Komm, Herr, ich warte auf dein Heil!
Errette mich, denn ich vertraue auf dich!« Wenn du so betest, hast
du das Zeichen der Schafe Christi an dir, denn er hat gesagt: »Die
Schafe folgen ihm, weil sie seine Stimme kennen.«*' Komm zu ihm,
denn er kommt zu dir! Blicke auf ihn, denn er blickt auf dich!

st Johannes 10,4.

—ee>r 132 <ee—



(Lrc Srcrealkie

»Der Vater aber sprach zu seinen Knechten: Bringt schnell
das beste Gewand her und zieht es ihm an und tut einen Ring an
seine Hand und Sandalen an seine FiifSe; und bringt das gemiistete
Kalb her und schlachtet es und lasst uns essen und froblich sein«

(Lukas 15,22-23).

7 Y ~

Wir sprechen heute iiber die Annahme des Siinders, und das ist
nach unserem Text ein froh machendes Thema, denn es wird in
Gottes Wort als ein Freudenfest beschrieben, das mit Musik und
Reigen verbunden ist. Wir reden oft von der Reue iber die Siinde,
die die Bekehrung begleitet, und wir konnen gar nicht oft genug
dariiber reden. Andererseits diirfen wir aber auch die heiligen und
besonderen Freuden nicht iibersehen, die die Riickkehr eines Men-
schen zu Gott begleiten. Es ist ein weitverbreiteter Irrtum, dass der
Mensch eine Zeit der Schrecken des Geistes durchzumachen habe,
ehe er Frieden mit Gott finden kénne. In diesem Gleichnis ist
der Vater entschlossen, diese Zeit abzukiirzen. Er unterbricht sei-
nen Sohn mitten in seinem Bekenntnis. Ehe er noch die Bitte aus-
sprechen kann, zum Tagelohner gemacht zu werden, ist seine Trau-
rigkeit in Freude verwandelt. Der Vater ist ihm um den Hals ge-
fallen und hat ihn durch seine Umarmung und seinen Kuss zur

Ruhe gebracht.

—+>- 133 <o



Es ist nicht nach Gottes Gedanken, dass der Siinder zu lange
{iber seine Siinden nachdenken soll. Gott nimmt teil an der Wonne
des Siinders und freut sich iiber seine Freude. Es ist Gottes Wille,
dass der reuige Siinder sofort an Jesus glaubt, sofort vollige Verge-
bung findet und sofort zur Ruhe eingeht.

Wer von euch ohne eine triibe Zeit des Schreckens zu Jesus
gekommen ist, den bitte ich, nicht zu glauben, seine Bekehrung sei
zweifelhaft. Sie ist gerade deshalb echt und nicht zweifelhaft, weil
sie die Zeichen des Evangeliums und nicht des Gesetzes aufweist.
Die Traurigkeit des Petrus, die in wenigen Tagen in Freude verkehrt
wurde, ist viel besser als der Schrecken des Judas, der mit Selbst-
mord endete. Die Bekehrungen, von denen in der Heiligen Schrift
berichtet wird, gingen meistens dufSerst schnell vor sich. Das Wort
am Pfingstfest drang ihnen durchs Herz, und am gleichen Tage wur-
den sie noch getauft und der Gemeinde hinzugetan, weil sie Frieden
mit Gott durch Jesus Christus gefunden hatten. Paulus wurde, von
seiner Siinde tiberfiihrt, niedergeworfen und kam sofort zum Glau-
ben.

Nachdem ich euch vorgestellt habe, dass der reuige Siinder nach
Gottes Willen sehr schnell zur Freude kommen soll, mochte ich
jetzt die Freude beschreiben, die dem Siinder durch die Stinden-
vergebung zuteilwird. Diese Freude ist eine dreifache: erstens die
Freude Gottes iiber Siinder, zweitens die Freude der Siinder in Gott
und drittens die Freude der Diener, die sich auch freuten, denn der
Vater sagte: »Lasst uns essen und frohlich sein!«

Wie bei dem wiedergefundenen Schaf der Hirte seine Freunde
und Nachbarn zur Teilnahme herbeiruft, und wie bei dem wieder-
gefundenen Groschen die Frau ihre Nachbarn zur Mitfreude auffor-
dert, so sollen auch in diesem Fall andere an der Freude teilnehmen,
die hauptsichlich der liebende Vater und der heimgekehrte Sohn
empfinden.

—ee> 134 ~<e—



Die Freude Gottes

Es ist immer schwer, iiber Gott geziemend zu sprechen, wenn wir
von seinen Gemiitsbewegungen zu sprechen haben. Ich bitte des-
halb besonders um die Leitung des Heiligen Geistes, wenn ich etwas
dariiber sage. Wir sind in der Vorstellung erzogen worden, dass Gott
tiber Gemiitsbewegungen — ob Sorgen oder Vergniigen — erhaben
ist. Es ist zum Beispiel stets als eine selbstverstindliche Sache an-
gesechen worden, dass Gott nicht leiden kann. Ist das wirklich so
gewiss? Kann er nicht irgendetwas tun oder ertragen, was er will?
Was bedeutet die Aussage der Heiligen Schrift, dass die Stinde der
Menschheit vor der Flut Gott dahin brachte, dass er es bereute,
Menschen geschaffen zu haben? »Und es schmerzte ihn in sein Herz
hinein.«** Oder hat es keine Bedeutung, wenn es heifft: »Und eine
Zeit von etwa vierzig Jahren ertrug er sie in der Wiiste«*??

Es ist uns doch auch verboten, den Heiligen Geist zu betriiben.
Steht nicht geschrieben, dass Gott von gottlosen Menschen betriibt
wurde? Gott kann also betriibt werden; und diese Schriftstellen kon-
nen nicht ganz bedeutungslos sein. Ich freue mich jedenfalls, dass
ich einen lebendigen Gott anbeten darf, der sich grimt und sich
freut. Welch eine furchtbare Vorstellung wire es, wenn wir anneh-
men miissten, dass Gott ohne Sorgen um uns im Himmel sitzt, weil
er unfihig dazu ist und gar kein Interesse an uns hat. Wenn wir
uns Gott als ganzlich unfihig zu irgendeiner Gemiitsbewegung vor-
stellen, dann ehrt das Gott meiner Meinung nach nicht, sondern
erniedrigt ihn vielmehr. Denn dann hitte er Ahnlichkeit mit den
Gottern von Holz und Stein, die ihren Anbetern keine Teilnahme
zeigen konnen.

Nein, Gott ist nicht gefiihllos. Er ist der lebendige Gott, und

alles, was mit einem reinen, vollkommenen, heiligen Leben verbun-

52 1.Mose 6,6.
53 Apostelgeschichte 13,18 (Elberfelder Bibel 2006; Witten: SCM R. Brockhaus, und Dillenburg:
Christliche Verlagsgesellschaft).

—+- 135 <o



den ist, ist in ihm zu finden. Jedoch diirfen wir von ihm nur vor-
sichtig und in heiliger Scheu sprechen. Wir sind nach dem Bilde
Gorttes geschaffen, und das beste Bild Gottes war ohne Zweifel der
Mensch, als er aus seines Schopfers Hand hervorging. Aber selbst in
seiner Vollkommenheit war der Mensch nur ein sehr schwaches Bild
von Gott. Jetzt, da der Mensch gesiindigt hat, ist dieses Bild vollig
befleckt und verwischt. Das Endliche kann nicht véllig den Unend-
lichen widerspiegeln, und die groffartigen, herrlichen Eigenschaften
Gottes konnen nie seinen Geschdpfen mitgeteilt werden; sie werden
auf ewig Gott allein gehoren.

Gott wird wiederholt als einer dargestellt, der Freude zeigt. Mose
erklirt dem siindigen Volk Israel, dass sich der Herr tiber sie freuen
wiirde, wenn sie sich bekehrten und der Stimme des Herrn gehorch-
ten, so wie er sich iiber ihre Viter gefreut habe. An einer anderen
Stelle heiflt es, dass Gott Wohlgefallen an seinen Werken habe.
Warum sollten wir also daran zweifeln? Viele Schriftstellen sprechen
sehr ausdrucksvoll von der Freude Gottes iiber sein Volk. Zephanja
sagt es mit starker Betonung: »Er freut sich iiber dich mit Wonne,
... frohlockt iiber dich mit Jubel.«<**

Unser Gott ist immer gliickselig; wir konnen ihn uns nicht
anders vorstellen als gliickselig. Und doch finden wir in der Hei-
ligen Schrift, dass Gott bei besonderen Gelegenheiten auch beson-
dere Freude zeigt. Ich glaube nicht, dass es nur ein Gleichnis ist,
sondern eine wirkliche Tatsache, dass sich der Herr iiber umkeh-
rende, reuige Siinder freut.

Jedes Wesen zeigt seine Freude gemif$ seiner Art. So ist es auch
bei den Menschen. Wenn die alten Rémer einen Triumph feiern
wollten, weil ein siegreicher General aus Afrika, Griechenland oder
Asien mit grofler Beute zuriickgekehrt war, dann driickten sie ihre

wilde Freude aus. Im Kolosseum versammelten sich die Menschen-

54 Zephanja 3,17.

—eo>- 136 <e—



mengen aus Rom, um zu sehen, wie nicht nur Tiere, sondern auch
Menschen hingeschlachtet wurden. Durch Zerstérungslust driick-
ten sie die Freude ihrer grausamen Herzen aus.

Oder sehen wir uns den genusssiichtigen Menschen an. Er hat
ein giinstiges Geschift abgeschlossen, oder ein freudiges Wiederse-
hen hat ihn heiter gestimmt. Was tut er, um seine Freude zum Aus-
druck zu bringen? Beugt er seine Knie in Dankbarkeit vor Gott,
oder stimmt er ein Loblied an? Nein! Er veranstaltet ein Trinkgelage.
Wenn seine Genossen dann vom Wein betrunken sind, hat seine
Freude ihren Ausdruck gefunden.

Die sinnlichen Menschen driicken ihre Freude durch Sinnlich-
keit aus — Gott, dessen Name hochgelobt und dessen Wesen die
Liebe ist, driickt seine Freude durch Barmherzigkeit, Giite und
Gnade aus. Die Freude des Vaters zeigt sich in dem vorliegenden
Gleichnis in der versdhnenden Vergebung, in dem Kuss der Liebe,
in der Gabe des besten Gewandes, des Ringes und der Sandalen und
in dem Freudenfest, das das ganze Haus mit Frohlichkeit erfille.
Jeder driickt seine Freude seiner Natur gemif$ aus. Die unendliche
Liebe offenbart ihre Freude daher in Werken der Liebe.

Der Ausdruck der Freude Gottes und seine Gabe an uns sind
unvergleichlich. Und doch besteht zwischen der Art, wie Gort seine
Freude ausdriickt, und der Art, wie wir Menschen das tun, eine
Ahnlichkeit. Es ist daher wichtig, das zu beachten. Wie geben wir
gewdhnlich unserer Freude Ausdruck? Wir tun es oft durch einen
Liebesbeweis. Die Freude wird auch durch Gastfreundschaft ausge-
driickt. Zur Weihnachtszeit, zum Hochzeitsfest oder in der Ernte
driicken die Menschen ihre Freude gewdhnlich durch Geschenke
aus. So zeigt der Vater in diesem wunderbaren Gleichnis den duf3ers-
ten Grofimut und belehrt uns iiber seine grenzenlose Freigebigkeit
gegen den reuigen Siinder dadurch, dass er ihn selbst bewirtet.

Das beste Gewand, der Ring, die Sandalen und das Wort: »Lasst
uns essen und frohlich sein« — alles das zeigt, dass Gott erfreut ist;
und das Fest der Gnade ist das Festmahl des Herrn. So uniiber-

—+- 137 <ee—



troffen sind die Gaben seiner gnidigen Hand, dass die Empfinger
seiner Gunstbezeugungen erstaunt ausrufen: »Niemand ist wie der
Herr, unser Gottl«

Liebe Freunde, denkt doch bitte eine Weile tiber die Freigebig-
keit des Herrn gegen umkehrende Stinder nach. Er tilgt ihre Siinde
wie eine Wolke und ihre Ubertretungen wie den Nebel. Er macht
sie gerecht durch Jesus Christus, gibt ihnen den Heiligen Geist, er-
neuert, trostet und erleuchtet sie; reinig, stirke, fithre und beschiitze
sie; gibt ihnen aus seiner Fiille und macht ihren Mund fréhlich und
kront sie mit Gnade und Barmbherzigkeit. Ich sehe in der Grof$mut
Gottes, mit der er den umkehrenden Siinder annimmt, einen star-
ken Beweis dafiir, dass sich sein Innerstes tiber die Errettung von
Menschen freut.

Wir lesen hier im Gleichnis: »Bringt schnell das beste Gewand her.«
Dadurch wird doch angedeutet, dass es fiir diese Gelegenheit auf-
bewahrt gewesen war. Fiir das Festmahl ist Fleisch nétig. Ein Kalb
muss aber geschlachtet werden. Welches soll es sein? Irgendeins aus
der Herde? Nein, das gemistete Kalb, das gut gefiittert und gerade
fiir dieses Fest aufbewahrt worden ist.

Liebe Freunde, wenn Gott einen Siinder begnadigt, zeigt er seine
Freude dadurch, dass er ihm seine Gnadengaben gibt. Er gibt dem
Stinder das Allerbeste, was er hat: Er gibt ihm Jesus Christus und
den Heiligen Geist.

Ich wiinschte von Herzen, dass die Siinder kimen und die Gast-
freundschaft Gottes auf die Probe stellten. Sie wiirden seine Tafel
reich beladen finden. Wenn sie nur kommen wollten, so wiirden
sich selbst die unter ihnen verwundern, die sehr viel erwartet haben.

Wir zeigen unsere Freude auch dadurch, dass wir unsere Gedanken
auf den Gegenstand der Freude richten. Wenn jemand von Freude
erfiillt ist, vergisst er alles andere und gibt sich dieser Freude ganz
hin. Als David die Bundeslade holte, war er so freudig, dass er vor

—eo>- 138 <o



dem Herrn tanzte. Er legte seine Staatskleider ab und dachte so
wenig an seine Wiirde, dass Michal ihn verspottete. Er war so von
der Freude erfasst, dass er jede Riicksicht auf seine Stellung vergaf3.

Achtet in dem Gleichnis darauf, dass der Vater sagt: »Bringt
schnell das beste Gewand her und zieht es ihm an und tut einen
Ring an seine Hand und Sandalen an seine Fifle; und bringt das
gemistete Kalb her und schlachtet es und lasst uns essen und fréh-
lich sein; denn dieser mein Sohn war tot und ist wieder lebendig
geworden, war verloren und ist gefunden worden.«

Der Vater hat nur Augen fiir den Sohn; das ganze Haus muss sich
danach richten. An nichts anderes wird gedacht als an den lange ver-
loren gewesenen Sohn. Er ist die Hauptperson in der Garderobe, im
Juwelenzimmer, auf dem Hof, in der Kiiche und im Speisesaal. Dass
der verlorene und tote Sohn lebt und wiedergefunden ist, nimmt
des Vaters Herz ganz in Anspruch.

Es ist wunderbar, wie Gott alle seine Gedanken auf dich rich-
tet nach seiner Verheiffung: »So werde ich iiber sie wachen, um zu
bauen und zu pflanzen, spricht der Herr.«> Der Herr denkt an die
Armen und Bediirftigen; sein Auge blickt auf sie, und seine Ohren
héren auf ihr Schreien. Er denkt an jeden reumiitigen Siinder, als sei
er das einzige Wesen im ganzen Weltall. Er mochte ihn heimbringen.
Fiir ihn werden die Evangelisten ausgebildet, damit sie wissen, wie
sie sein Herz erreichen kénnen. Fiir ihn wird ihnen die Gabe des
Heiligen Geistes gegeben, damit sie michtig auf sein Gewissen ein-
wirken kénnen. Ja, fiir ihn bittet Gottes Sohn, der einst am Kreuz
blutete und nun auf dem Himmelsthron sitzt.

Ich sah einmal in Amsterdam beim Diamantschleifen zu. Ich
sah michtige Maschinen mit groflen Ridern in Betrieb. Alle Kraft
wurde auf einen kleinen Stein verwandt, der nicht grofler als der
Nagel meines kleinen Fingers war. Alle diese Maschinen wurden fiir

den kleinen Stein eingesetzt, weil er so kostbar war!

55 Jeremia 31,28.

—+#>- 139 <ee—



So sehe ich auch euch arme, ungliickliche Siinder, die ihr euch
gegen Gott emport habt, wie ihr zum Hause des Vaters umkehrt.
Das Weltall ist voller Rider, und alle Rider arbeiten fiir euer Bestes;
sie werden eingesetzt, um Juwelen aus euch zu machen, damit ihr
einmal in der Krone des Erlosers glinzen sollt.

Gott bricht die ewige Stille und ruft: »Mein Sohn ist gefunden!«

Als ein Forscher der Natur ein Geheimnis entlockt hatte, lief er
durch die Straflen und schrie: »Ich habe es gefunden! Ich habe es
gefunden!« Genauso bleibt der Vater bei dem Wort: »Mein Sohn
war tot und ist wieder lebendig geworden, war verloren und ist
gefunden worden.« Die ganze Heilige Schrift zielt auf die Umkehr
des Verlorenen. Dafiir verlisst der Erloser die Herrlichkeit, dafiir
fegt die Gemeinde ihr Haus und ziindet ihr Licht an. Wenn das
Werk gelungen ist, tritt alle andere Freude vor der unendlichen
Freude des Herrn zuriick, wenn er seine Erlosten auffordert, an sei-
ner Freude teilzunehmen, indem er sagt: »Geh ein in die Freude dei-
nes Herrn!«*®

Wir zeigen unsere Freude auch durch eine heitere Gemiitsbewe-
gung. Ich habe David schon angefiihrt. Es war auch bei ihm so: Er
tanzte vor der Bundeslade. Ich kénnte mir David nicht vorstellen,
wie er langsam vor der Bundeslade hergeht oder wie ein Trauernder
bei einer Beerdigung kriechend nachfolgt.

Wenn jemand freudig erregt ist, zeigt er es gewiss durch den
Schwung in seinen Bewegungen. Horcht auf den Vater. Er sagt:
»Bringt schnell das beste Gewand her und zicht es ihm an und tut
einen Ring an seine Hand und Sandalen an seine Fiif$e; und bringt
das gemistete Kalb her und schlachtet es und lasst uns essen und
frohlich seinl« Ohne Zégern spricht er einen Satz nach dem andern
aus. Es gibt keine Pause zwischen den Befehlen. Hitte er nicht
sagen konnen: »Bringt das beste Gewand hervor und zicht es ihm

56 Vgl. Matthdus 25,21.23.

—+#> 140 <e+—



an. Dann wollen wir uns daran machen und ihn fiir den nichsten
Schritt vorbereiten. Nach einer Stunde oder morgen wollen wir ihm
einen Ring an den Finger stecken, und dann werden wir auch noch
Sandalen fiir ihn finden. Im Augenblick ist es vielleicht gut, wenn
er noch keine Sandalen hat, denn wenn er Sandalen hitte, wiirde er
vielleicht wieder fortlaufen. Wenn wir dann sehen, dass seine Reue
echt ist, werden wir ein Festmabhl fiir ihn zurichten«? Nein, nein, des
Vaters Herz ist froh gestimmt. Er muss seinen Sohn sofort segnen,
ihn mit seiner Gunst iiberhiufen und mit den Zeichen seiner Liebe
{iberschiitten.

Wenn Gott einen Stinder annimmt, liuft er ihm gleichsam ent-
gegen, fillt ihm um den Hals, kiisst ihn, vergibt ihm, rechtfertigt
ihn, heiligt ihn, macht ihn zu seinem Kind, 6ffnet ihm die Schitze
seiner Gnade — und das alles in schneller Aufeinanderfolge. In weni-
gen Minuten ist der umkehrende Siinder von der Siinde gereinigt,
bekleidet, geschmiickt und zum Dienst beschuht.

Der sterbende Heiland sagte zum Schicher: »Heute wirst du mit
mir im Paradies sein.«’” Er wollte ihn nicht in seinen Schmerzen am
Kreuz schmachten lassen, sondern ihn in zwei oder drei Stunden ins
Paradies bringen. Liebe und Freude sind stets schnell in ihrem Han-
deln. Gott ist langsam zum Zorn, aber er ist schnell in seiner Gnade,
die wie ein Strom alles iiberflutet.

Die Freude des Vaters kam offen zum Ausdruck. Es ist einem
vergniigten Menschen schwer zu schweigen. Wenn man sehr gliick-
lich ist, muss man es jemandem erzihlen. So macht es hier auch der
Vater. Er spricht seine Freude aus, und der Ausdruck ist sehr ein-
fach: »Dieser mein Sohn war tot und ist wieder lebendig geworden,
war verloren und ist gefunden worden.«

Bei aller Einfachheit ist das wahre Poesie. Die Poesie der Hebrier
bestand in der Wiederholung des Sinnes oder eines Teiles der Worte.
Hier sind zwei Reihen, die sich verbinden und einen Vers in der

57 Lukas 23,43.

—ee> 141 <4—



hebriischen Poesie bilden. Der Vater hitte doch damit zufrieden
sein konnen zu sagen: »Mein Sohn war tot und ist wieder lebendig
geworden.« Nein, die Tatsache ist so iiberwiltigend, dass er sie wie-

derholen muss: »Er war verloren und ist gefunden worden.«

Wenn wir angenehm beriihrt worden sind, lassen wir unsere Freude
héren. Wir kénnen nicht anders. So freut sich Gott iiber den Siin-
der und teilt seine Freude in der Heiligen Schrift in verschiedenen
Bildern mit. Obgleich diese Schriftstellen einfach im Stil sind, ent-
halten sie doch echte Poesie. Die Singer der Bibel stehen im ersten
Rang unter den S6hnen des Gesanges. Gott selbst Lisst sich herab,
die Poesie zu benutzen, um seine Freude auszudriicken, weil die
Prosa zu kalt und ruhig ist. Hore, wie Gott es wiedergibt: »Wie der
Briutigam sich an der Braut erfreut, so wird dein Gott sich an dir
erfreuen.«*

Gott hiitte uns iiber seine Freude im Dunkeln lassen konnen. Es
hitte uns kurz mitgeteilt werden konnen, dass Gott Stinder errettet,
und wir hitten nicht gewusst, dass Gott auch Freude daran findet.
Aber die Freude Gottes war zu grof3; sie durfte nicht verborgen blei-
ben. Der grofle Gott konnte sich nicht zuriickhalten; er musste es
dem Weltall mitteilen, welche Freude ihm die Ausiibung der Gnade
macht.

So, meine Freunde, habe ich in Schwachheit von der Freude Got-
tes gesprochen, und ich mochte euch auch noch darauf aufmerksam
machen, dass an dieser Freude jede andere Eigenschaft Gottes ihren
Anteil hat, wie wir es in unserem Gleichnis sehen: Herablassende
Gnade lief dem Sohn entgegen, die Liebe fiel ihm um den Hals, die
Gnade kiisste ihn, die Weisheit kleidete ihn, die Treue gab ihm den
Ring, der Friede gab ihm die Sandalen an die Fiifle, die Weisheit
besorgte das Fest, und die Macht bereitete es.

58 Jesaja 62,5.

—ee> 142 <e—



Keine Eigenschaft Gottes richtet sich gegen die Vergebung von
Stinden und gegen die Errettung von Stindern. Seine Kraft stirkt den
Schwachen, seine Barmberzigkeit verbindet den Verwundeten. Seine
Gerechtigkeit blickt freundlich lichelnd auf den gerechtfertigten
Stinder, denn sie ist durch das versshnende Blut Jesu befriedigt.
Seine Treue legt Hand an, damit die GnadenverheifSung erfiille
werde. Seine Unverinderlichkeit bestitigt, was getan worden ist, und
seine Allwissenbeit sorgt dafiir, dass nichts ungetan bleibt. Die ganze
Gottheit ist in Tdtigkeit, um einen armen Wurm des Staubes in
einen neuen Stand zu erheben und ihn zu einem Erben Gottes und
Miterben Christi zu machen. Die Freude Gottes nimmt sein gan-
zes Wesen in Anspruch, sodass wir wohl sagen kénnen: »Preise den
Herrn, meine Seele, und all mein Inneres seinen heiligen Namen!«*?
Denn alles, was in ihm ist, ist titig, seine Heiligen zu segnen.

Diese Freude des Herrn sollte jedem Siinder grofles Vertrauen
verleihen, durch Jesus Christus zu Gott zu kommen. Fiir den Siin-
der bedeutet es grofie Freude, errettet zu werden, und fiir Gott, zu
erretten. Wenn du den Wunsch hast zu sagen: »Ich habe gestindigt!«,
so mochte er dir sagen, dass deine Siinden vergeben sind. Wenn du
dich danach sehnst, Kind in seinem Haus zu sein, so ist die Tiir
offen, und er selbst wartet auf dich. Komm, und sei willkommen!
Komm, und sei willkommen, und sdume nicht linger!

Die Freude des Siinders

Der Sohn freute sich. Er driickte es nicht in Worten aus, aber er
fuhlte es umso mehr. Zuweilen wird uns die Unfihigkeit, unsere
Gemiitsbewegung zu duflern, sehr deutlich, aber auch sehr peinlich
bewusst. Das war der Fall beim verlorenen Sohn. Das Herz des Soh-

nes war zu voll, um sich in Worten aussprechen zu kdnnen, aber

59 DPsalm 103,1.

—ee> 143 ~<e—



er hatte sprechende Augen, als er seinen lieben Vater anblickte. Als
sie ihm das Gewand und die Sandalen anzogen und den Ring an
den Finger steckten, war er zu erstaunt, um sprechen zu kénnen. Er
weinte heftig; aber die Trinen waren keine Trinen des Kummers, es
waren Trinen der Freude und des Gliicks.

Was glaubt ihr, was den Sohn so freudig stimmte? Es war seines
Vaters Liebe, seines Vaters Vergebung, die Wiederherstellung seiner
fritheren Stellung beim Vater. Das war der Punkt. Da diente jede
Gabe des Vaters als ein Zeichen dieser Liebe und machte die Freude
tiberfliefend. Das Gewand, das ihm angezogen wurde, war das
Gewand eines Sohnes, eines geliebten und angenommenen Sohnes.

Habt ihr beachtet, wie das Gewand zu seinem Bekenntnis passte?
Die Sitze verbanden sich so: »Vater, ich habe gesiindigt!« — »Bringt
schnell das beste Gewand her.« Bedecke alle seine Siinden mit
Christi Gerechtigkeit; nimm seine Siinden weg, und rechne ihm die
Gerechtigkeit des Herrn Jesus Christus zu.

Das Gewand passte auch fiir seine Verhiltnisse. Er kam in Lum-
pen, darum »bringt schnell das beste Gewand her und zichet es ihm
an« — dann werdet ihr nichts mehr von seinen Lumpen sehen.

Es war auch notwendig, dass er so bekleidet wurde, denn das war
das Zeichen seiner Wiederherstellung. Da er wieder in die Rechte
eines Sohnes eingesetzt wurde, sollte er nicht in zerrissenen Kleidern
gehen, sondern ein Gewand tragen, das zu seiner Stellung passte.
Es sollte ja auch ein Fest beginnen; dazu musste er ein festliches
Gewand tragen. Es wire nicht angemessen gewesen, sich auf die-
sem Fest in Lumpen zu vergniigen. Zieht ihm das beste Gewand
an, damit er vorbereitet ist, seinen Platz am Festmahl einzunehmen.

So ist es, wenn der reuige Stinder zu Gott kommt. Er wird nicht
nur mit dem Mantel der Gerechtigkeit Jesu Christi bedeckt, was die
Vergangenheit anbetrifft, sondern er wird fiir zukiinftige Segnungen
vorbereitet, die fiir die Begnadigten bereit sind. Ja, er wird in einen
Stand versetzt, sofort der Freude Raum zu geben.

—e>- 144 <e—



Dann bekam er den Ring. Dadurch wurde gezeigt, dass er nun
als Sohn auch alle Ehren der Verwandtschaft wiedererlangt hatte.
Der Siegelring verlieh in fritheren Zeiten im Osten grofle Vor-
rechte. In damaliger Zeit unterzeichneten die Menschen nicht mit
ihrem Namen, sondern siegelten ein Schriftstiick mit ihrem Siegel.
So verlieh ein Ring Vollmacht iiber das Eigentum dessen, der den
Ring gegeben hatte. Der Vater gab dem Sohn einen Ring, und wie
wunderbar beantwortet diese Gabe eine andere Bemerkung seines
Bekenntnisses! Ich werde die beiden Sitze zusammen lesen: »Ich bin
nicht mehr wert, dein Sohn zu heiflen!« — »Tut einen Ring an seine
Hand.« Die Gabe trifft genau mit dem Bekenntnis zusammen.

Sie passte auch zu der verinderten Stellung des Sohnes. Die-
selbe Hand, die die Schweine gefiittert hatte, durfte nun einen Ring
tragen. Er hatte keinen Ring an den Hinden, als er am Schweine-
trog arbeitete, das kann ich euch versichern. Aber jetzt war er kein
Schweinehirt mehr, sondern der geehrte Sohn eines reichen Vaters.
Sklaven tragen keine Ringe. Der Ring bezeichnet die Freiheit des
Zuriickgekehrten von der Siinde und seine Freude iiber die Vor-
rechte des Vaterhauses.

Liebe Freunde, der Herr will euch froh machen, wenn ihr zu ihm
kommt, indem er euch das Siegel des Heiligen Geistes aufdriicke,
das den Wert des gottlichen Erbes bezeichnet. Du sollst ein gewisses
und ehrendes Zeichen haben, und du sollst wissen, dass alles dein
ist, es sei das Gegenwirtige oder das Zukiinftige. Dieser Ring an dei-
nem Finger wird deine enge Verbindung mit Jesus Christus zeigen.
Er wird die ewige Liebe offenbaren, die der Vater gegen dich hat, und
wird das bleibende Pfand fiir das Wirken des Heiligen Geistes sein.

Dann zogen sie Sandalen an seine Fiifle. Der Herr und die S6hne
trugen Sandalen, aber nicht die Diener, sodass dieser Befehl eine
Antwort auf den letzten Teil des Gebetes des Bittenden war: »Mache
mich wie einen deiner Tagelohner!« Aber der Vater sagt: »Nein, son-
dern ziechet ihm Sandalen an die Fiiflel« Der Begnadigte hat nicht

—ee 145 ~<e—



linger am Sinai zu zittern, sondern er soll zum Berge Zion kommen
und innige Gemeinschaft mit Gott haben. In dieser Weise wurde
der verlorene Sohn fiir den Dienst als Sohn beschuht. Er konnte sei-
nem Vater Wege besorgen oder auf des Vaters Feld arbeiten. Er hatte
jetzt alles, was er wiinschen konnte: das Gewand, das ihn bedeckete,
den Ring, der ihn schmiickte, und die Sandalen, die ihn zum Wan-
del und zur Arbeit bereit machten.

Nun, ihr erweckten und dngstlichen Zuhérer, die ihr ein Verlan-
gen habt, euch Gott zu nahen, ich méchte, dass diese Beschreibung
der Freude des verlorenen Sohnes euch reizt, sogleich zu kommen.
Kommt alle, und er wird sagen: »Bringt schnell das beste Gewand
her!l« Kommt alle, die ihr eure natiirlichen Gebrechen durch die
Stinde erkennt; er wird euch mit dem Ring der Schonheit schmii-
cken. Kommt alle, die ihr meint, ihr kénntet nicht kommen, denn
ihr habt blutende und ermattete Fiifle; er wird euch mit den Sanda-
len seiner Gnade beschuhen. Kommt nur, und ihr werdet eine nie
geahnte Freude in eurem Herzen erfahren.

Die Freude der Diener

Nun wollen wir uns mit der Freude der Diener beschiftigen. Sie
sollten frohlich sein; und sie waren frohlich, denn die Musik und
der Reigen, die drauflen zu héren waren, mussten von vielen Men-
schen ausgehen, und wer sollte das anders gewesen sein als die Die-
ner, die der Vater beauftragt hatte? Sie aflen, sie tranken, sie mach-
ten Musik und sie tanzten.

Wenn ein Siinder bekehrt wird, haben wir Anteil an der Freude.
Wir haben zuerst Freude an des Vaters Freude. Sie waren so freudig,
weil ihr Herr erfreut war. Fiir gute Diener ist es immer angenehm,
wenn sie ihren Herrn von grofler Freude bewegt sehen. Der Diener,
der zu dem ilteren Bruder hinausging, zeigt durch seine Sprache,
dass er an der Freude des Herrn teilnahm.

—oe> 146 <eo—



Wenn du mit Gott in Ubereinstimmung bist, mein lieber Bru-
der, meine liebe Schwester, so wirst und musst du dich mit Gott
freuen, wenn er dich erleben lisst, dass verlorene Siinder errettet
werden. Es wird dir mehr wert sein als eine Bérse voll Gold oder ein
Gewinn in deinem Geschift — ja, nichts in der Welt kann dir mehr
Freude geben, als wenn du siehst, dass sich einer deiner Briider oder
deiner Kinder in Jesus Christus freuen kann.

Eine Mutter sagte es einmal sehr schon und treffend: »Ich erin-
nere mich noch der neuen und besonderen Gefiihle, die mich
bewegten, als mir mein erster Sohn zum ersten Mal ans Herz gelegt
wurde. Aber als mein Sohn neugeboren, als eine neue Kreatur in
Christus Jesus¢, zu mir kam als mein geistliches Kind, mein Sohn
im Evangelium, begnadigt, gerechtfertigt, angenommen von Gott,
auf ewig gerettet — das war eine tiefe Freude, eine unaussprechliche
Freude! Mein Kind war ein Kind Gottes! Die Gebete, die seiner
Geburt vorangegangen waren, die seine Kindheit und seine Jugend
begleitet hatten, waren erhort worden. Mein Sohn war Jesu Eigen-
tum. Die ermiidende Wachsamkeit, die heiflen Wiinsche, die zit-
ternde Hoffnung — alles war nun zur Ruhe gekommen. Unser erst-
geborener Sohn erkannte sich als des Herrn Eigentum.«

Maochte doch jeder Vater und jede Mutter solche Freude kennen,
die aus diesem Erlebnis erwichst!

Ich bin gewiss, die Diener freuten sich, dass der Sohn zuriickgekehrt
war, denn gewdhnlich haben selbst schlechte Sohne die Zuneigung
guter Diener. Wenn junge Minner fortgehen und ihren Vitern gro-
en Kummer bereiten, haben die Diener oft ein Interesse fiir sie.
Sie pflegen zu sagen: »Johann war sehr riicksichtslos und lustig und
drgerte seinen Vater sehr, aber ich méchte den armen Jungen doch
wieder zuriickkehren sehen.«

Oft kommt das bei den alten Dienern vor, die schon im Haus
waren, als der Knabe geboren wurde. Sie vergessen ihn nie. Thr wer-
det finden, dass Gottes alte Diener immer erfreut sind, wenn sie

—ee> 147 ~<e—



sehen, dass verlorene Kinder umkehren. Siinder, wir lieben euch
mit all euren Fehlern und eurer Herzenshirte. Wie grof§ wiirde
unsere Freude um euretwillen sein, wenn wir sihen, dass ihr vom
ewigen Verderben und vom Zorn Gottes, der noch tiber euch ist,
befreit werdet und damit zur Freude der Stindenvergebung und der
Annahme durch Jesus Christus gekommen seid.

Wir sollen uns natiirlich um des Siinders willen freuen, aber ich
denke, die Diener freuten sich am meisten dariiber, dass sie Werk-
zeuge in des Vaters Hand waren. Der Vater sagte zu den Dienern:
»Bringt schnell das beste Gewand her.« Er hitte selbst zur Gar-
derobe gehen, den Schrank aufschlieffen und das beste Gewand
herausnehmen konnen, aber er machte den Dienern das Vergniigen,
das zu tun. Dann sagte er: »Und zieht es ihm an!«

Wenn uns der Herr die Gnade erweist, das zu tun, dann gibt es
noch mehr Freude. Wie oft habe ich das beste Gewand hervorge-
bracht und konnte es euch doch nicht anziehen. Ich habe es in die
Hohe gehalten, seine Vorziiglichkeit beschrieben und es mit euren
Lumpen verglichen. Ich habe gesagt, wie schon es wire, wenn ich es
euch anlegen konnte, aber ich konnte es nicht. Ich war zu schwach
dazu. Wenn mich aber der himmlische Vater durch seine géttliche
Gnade und die Kraft des Heiligen Geistes als Werkzeug gebraucht,
diese Schitze in den Besitz armer Siinder zu bringen, welch eine
Freude ist das! Ich wiirde mich freuen, den Ring der Versiegelung
des Heiligen Geistes und die Sandalen fiir die Verbreitung des Evan-
geliums des Friedens zu bringen. Denn es ist eine Freude, diese Seg-
nungen zu zeigen, und eine noch gréflere Freude, sie dem armen,
umkehrenden Wanderer anzulegen.

Gott sei Dank, dass er seinen Dienern eine solch schone Aufgabe
gegeben hat! Ich wiirde es nicht gewagt haben, von den Dienern zu
berichten, dass sie dem Verlorenen das Gewand, den Ring und die
Sandalen angelegt haben; aber da er es selbst gesagt hat, freue ich
mich, des Heiligen Geistes eigene Sprache zu gebrauchen.

—+o>- 148 <o



Wie schén war der Befehl: »Zieht es ihm anl« Ja, zieht es dem
armen, zitternden, zerlumpten Siinder an. Zieht es ihm an, obgleich
er kaum glauben kann, dass solche Gnade moglich ist.

»Zieht es ihm an«® Ja, ihm. »Er, der ein Trunkenbold, ein Flu-
cher, ein Ehebrecher war?« Ja, zieht es ihm an, denn er zeigt Reue.

Welche Freude ist es, wenn wir durch Gottes Auftrag befihigt
werden, den herrlichen Mantel der géttlichen Gerechtigkeit tiber
einen grofSen Siinder zu werfen! Und den Ring, steckt ihn an seinen
Finger! Und die Sandalen, zieht sie ihm an! Dass sie fiir den Siinder
bestimmt sind, ist der Kern unserer Freude — besonders wenn ein
solcher Siinder einer unserer Hausgenossen ist.

Es war sehr freundlich von dem Vater, die Liebesarbeit zu teilen.
Einer zog ihm das Gewand an, ein anderer steckte ihm den Ring an
den Finger, und ein dritter zog ihm die Sandalen an. Einige mei-
ner Briider kénnen Jesus Christus in seiner Gerechtigkeit vorziig-
lich predigen; diese bringen das beste Gewand herbei. Einige haben
die Gabe, besonders tiber das Werk des Heiligen Geistes zu predi-
gen; diese bringen den Ring. Andere wieder sind praktische Lehrer;
sie bringen die Sandalen. Mir personlich ist es gleich, was ich zu tun
habe, wenn ich nur daran teilnehmen darf, dem armen Siinder diese
unvergleichlichen Gnadengaben zu bringen, die der Herr fiir alle,
die zu ihm umkehren, bereit hat.

Wie freudig die waren, die beim Ankleiden halfen, kann man
nicht beschreiben. Wihrend dieser Zeit ging ein anderer Diener
hinaus und holte das gemistete Kalb, und zwei oder drei waren
beim Schlachten und Zubereiten beteiligt, wihrend ein anderer das
Feuer in der Kiiche betreute und den Bratspief§ drehte. Einer deckte
den Tisch, und ein anderer lief in den Garten und holte Blumen,
um Krinze fiir den Festsaal zu binden. Alle waren gliicklich, alle
bereit, an der Musik und dem Reigen teilzunehmen.

Wer zum Besten der Siinder arbeitet, ist immer am freudigsten,
wenn Siinder errettet werden. Wer fiir sie betet, wer belehrt, wer

—ee> 149 ~<e—



ihnen predigt, wer sie fiir Jesus gewinnt — jeder soll an ihrer Froh-
lichkeit teilnehmen.

Nun, liebe Briider, wird uns erzihlt, dass sie »anfingen, frohlich zu
sein und nach der Beschreibung scheint es, dass sie wirklich froh-
lich waren, und ich sehe keine Andeutung, dass sie wieder damit
aufhérten.

Da die Frohlichkeit grenzenlos zunehmen kann, wenn sie ein-
mal einen Anfang genommen hat, kann niemand wissen, wohin sie
bis jetzt gekommen sind. Die Heiligen fangen jetzt an, frohlich zu
sein, und sie werden nie wieder authéren, sondern sich immer mehr
freuen. Auf der Erde ist alle Freude nur der Anfang des Frohlich-
seins, aber droben im Himmel wird es erst richtig anfangen. Unsere
Freude auf der Erde ist kaum mehr als der niedrigste Wasserstand
bei Ebbe, aber im Himmel rauscht die Freude wie eine volle Spring-
flut. Lasst uns heute anfangen, frohlich zu sein!

Wir kénnen es natiirlich nicht, wenn wir nicht mit ganzem Ein-
satz fiir die Errettung anderer arbeiten. Wenn wir das tun und getan
haben, lasst uns den Herrn rithmen und preisen und uns mit den
Gefundenen freuen! Lasst uns das Fest feiern, wie Jesus es gefeiert
haben will. Ich hoffe, dass keiner der ilteren Briider hier ist, der in
seinem Zorn nicht hereinkommen will. Lasst uns fortfahren, froh-
lich zu sein, solange wir leben, weil die Verlorenen gefunden und die
Toten lebendig gemacht worden sind!

Gott verleihe euch aus diesem Grunde, ohne Ende frohlich zu
sein!

—ee> IS0 <ee—



W%WW&%Z

»Dies sagte er aber, um ihn zu priifen;
denn er selbst wusste, was er tun wollte«

(Fohannes 6,6).

7 Y ~

Wir lernen aus diesem Text, ehe wir tiefer auf ihn eingehen, dass
unser Herr stets fiir alles, was er tut, einen Grund hat. Sogar der
Grund, weshalb er eine Frage stellt, kann ausfindig gemacht wer-
den, wenn wir ihn auch nicht gleich entdecken kénnen. Wir diirfen
ganz gewiss sein, dass immer ein Grund vorhanden ist.

Nun, wenn ein Grund da ist fiir alles, was der Herr Jesus fragr,
so ist noch viel mehr ein Grund da fiir alles, was er zuz. Wir konnen
nicht den Grund der Erwihlung sagen, warum dieser Mann erwihle
ist oder jener. Aber es ist ein Grund da, weil Gott niemals grundlos
handelt, auch wenn seine Griinde nicht immer offenbar sind. Seine
Machtvollkommenbheit ist absolut, aber niemals absurd. Es ist stets
eine Ursache da, die eine Rechtfertigung fiir alles ist, was Gott im
Reich der Gnade tut.

Bei deinen gegenwirtigen Leiden und Néten hast du, lieber
Freund, vielleicht versucht, die Absicht des Allméchtigen herauszu-
buchstabieren, aber ohne Erfolg. Weifft du nicht, dass seine Wege
unausforschlich sind? Aller Wahrscheinlichkeit nach wirst du dies-
seits der Ewigkeit nicht die Absichten Gottes bei deinem gegen-

— IST <ee—



wirtigen Leiden herausfinden; aber dass er eine bestimmte Absicht
hat, ist gewiss. Wenn du diese Sache wie Gott beurteilen kénntest,
wiirdest du dich nicht beunruhigen und ebenso handeln, wie Gott
es tut. Gegenwirtig gehen deine Gedanken in eine ganz andere
Richtung als Gottes Gedanken, und deshalb irrst du, wenn du ver-
suchst, seine Wege zu messen. Hast du wegen eines Todesfalles oder
einer Krankheit Hader mit deinem himmlischen Vater, so beende
ihn sogleich in aller Demut. Unterwirf dich dem Vater und lebe.
Glaube an deinen Herrn und sei ruhig. Jesus weifs, was er tut, und
warum er es tut. Fiir den Verlust deiner Gesundheit ist ein Grund
da. Fiir die korperlichen Schmerzen, fiir die Niedergeschlagenheit
des Geistes, fiir den Mangel an Erfolg im Geschift, sogar fiir die
Wunden, die eine grausame Zunge der Verleumdung dir schlagen
durfte, ist ein Grund vorhanden.

Méglicherweise liegt der Grund in den Worten unseres Tex-
tes: »Dies sagte er aber, um ihn zu priifen.« Du musst erprobt wer-
den. Gott gibt nicht Glauben oder Liebe oder irgendeine Hoffnung
ohne die Absicht, sie zu priifen. Wenn jemand eine Strafle macht,
dann doch deswegen, damit Fahrzeuge darauf fahren konnen. Als
die Pfeiler, die jetzt diese Galerien tragen, gegossen wurden, wurden
sie zu dem Zweck gemacht, ein grofles Gewicht zu tragen, und diese
zwanzig Jahre hindurch haben sie tapfer den Druck ausgehalten. Es
wire miif$ig gewesen, sie zu errichten und kein Gewicht auf sie zu
legen. Als Gott dich, mein Bruder, stark in dem Herrn machte, da
beabsichtigte er, jedes Gramm dieser Stirke zu priifen. Denn das,
was Gott macht, hat einen Zweck, und er wird es erproben, ob es
seiner Absicht entspricht.

Ich denke, dass ein jedes Kérnlein Glauben im Feuer gepriift
wird. Alles Gold muss in den Schmelztiegel, um erprobt zu wer-
den. Wenn keine andere Erklirung einer gottlichen Fithrung
gefunden werden kann, so mégt ihr immer wieder auf den Glau-
ben zurtickkommen, dass er dies sagte und dies tat, um euch zu
versuchen.

—e 152 <ee—



Lasst uns nun zu dem Text kommen, der viel Trost enthilt. Moge
uns der Heilige Geist hineinleiten!

Eine Frage an Philippus

Jesus richtet diese Frage mit der Absicht an Philippus, ihn in mehre-
ren Punkten zu priifen. Er wollte damit seinen Glauben priifen. Der
Meister sagt: »Woher sollen wir Brot kaufen, damit diese essen?«
Was wird Philippus sagen?

Wenn er starken Glauben hat, wird er antworten: »GrofSer Meis-
ter, es ist nicht nétig, Brot zu kaufen; du bist grofler als Mose, und
bei Mose wurde das Volk in der Wiiste mit Manna gespeist. Du
brauchst nur das Wort zu sprechen, so wird es Brot fiir die Men-
schenmenge regnen, und alle werden gesittigt werden.«

Hitte Philippus grofien Glauben gehabt, so hitte er vielleicht
geantwortet: »Du bist grofier als Elisa. Elisa nahm ein paar Gersten-
brote und Kornihren und speiste damit die Séhne der Propheten.
Du, Herr, kannst das Gleiche tun.«

Wenn Philippus noch grofleren Glauben gehabt hitte, so hitte
er sagen konnen: »Herr, ich weif§ nicht, wo Brot zu kaufen ist, aber
es steht geschrieben: »Der Mensch lebt nicht vom Brot allein.« Du
kannst diese Menschenmenge ohne sichtbares Brot erquicken. Du
kannst ihren Hunger stillen und sie vollig sittigen, ohne dass sie
einen einzigen Bissen essen. Sprich du ein Wort, so werden sie
sogleich erquickt werden.«

Diese Frage wurde also gestellt, um den Glauben des Philippus
zu erproben. Sie erprobte ihn und erwies ihn als sehr klein, denn er
begann, seine Pfennige zu zihlen: »Eins, zwei, drei, vier ...« Nein,
ich will nicht bis zweihundert zihlen, aber das ist es, was Philippus
tat. Er begann, Pfennige zu zihlen, anstatt auf den Allmichtigen zu
blicken.

Handeltest du ebenso, glaubiger Freund, als du versucht wur-

—+- 153 <o



dest? Rechnetest und zihltest du Kupferstiicke zusammen, anstatt
auf den ewigen Gott zu blicken und ihm zu vertrauen? Ich fiirchte,
wenige von uns konnen sich von diesem Fehler freisprechen, da
sogar Mose einst in ungliubiges Rechnen verfiel, als Gott dem Volk
Fleisch geben wollte. Erinnert euch an die Antwort, die Gott sei-
nem ingstlichen Knecht gab: »Ist die Hand des Herrn zu kurz?«*°
Ebenso sollten wir die Treue Gottes sehen. Aber wenn wir ungliu-
big sind, werden wir sie auf eine Weise zu schen bekommen, die uns
schmerzlich die Siinde des Misstrauens gegen unseren Herrn emp-
finden lassen wird.

Die Frage sollte ohne Zweifel auch die Liebe des Philippus erproben,
und er konnte diese Priifung besser bestehen als die anderen; denn
er liebte Jesus, obwohl er trigen Herzens war, zu glauben. In vielen
aufrichtigen Herzen ist mehr ruhige Liebe als titiger Glaube. Es tut
mir leid, dass wenig Glaube da ist, aber ich bin doch dankbar, dass
sich Liebe findet.

Der Heiland schien zu sagen: »Philippus, ich will diese Leute
speisen. Willst du mir helfen? Wo kaufen wir Brot? Komm her. Wie
sollen wir die Arbeit ausfithren?«

Philippus liebt seinen Meister und ist deshalb durchaus bereit,
die Sache zu erwigen und wenigstens den Beistand seiner Rechen-
kunst zu gewihren. Er sagt: »Fiir zweihundert Denare Brote reichen
nicht fiir sie aus.«

Sein Meister fragt ihn nicht, was nicht genug sein wiirde, son-
dern was genug sein wiirde. Aber Philippus fingt an, die vernei-
nende Frage zu berechnen — welche Frage ihr und ich, wie ich
befiirchte, auch oft berechnet haben.

Einem jeden in der Menge auch nur ein wenig zu geben, kénnte
nicht unter zweihundert Denaren getan werden. Damit ist klar,
dass unsere Hilfsquellen unzureichend sind. Das ist stets eine nie-

60 4.Mose 11,23.

—ee 154 ~<e—



derschlagende Feststellung. Der arme Philippus rechnet zusammen,
was nicht genug fiir alle sein wiirde, und lisst den allgenugsamen
Herrn aus der Rechnung weg.

Aber selbst in der Berechnung zeigt er seine Liebe zu seinem
Meister. Wire er nicht voller Liebe und Achtung gewesen, so hitte
er gesprochen: »Herr, es ist unniitz, daran zu denken. Wir sind eine
arme Gesellschaft, uns wird dann und wann ein wenig Geld gege-
ben, und ich weif§ nicht genau, wie viel wir haben. Vielleicht weif$
Judas das; aber ich bin tiberzeugt, dass nicht genug in dem Beutel
ist, diese Menge zu speisen, selbst wenn Bickerldden in der Nihe
wiren, wo wir Brot kaufen konnten.« Aber Philippus antwortet
nicht so. Nein, dazu hatte er zu viel Ehrfurcht und Liebe zu dem
Herrn. Es mangelte an Glauben, aber es fehlte nicht an Liebe.

Es wird gut fiir uns sein, unseren Herrn so sehr zu lieben, dass
wir niemals von seinen gnidigen Plinen als schwirmerisch sprechen
oder sie fiir unmaoglich halten.

Die Frage priifte auch das Mitgefiihl des Philippus. Der Herr Jesus
bewegte dadurch sein Herz, sich um das Volk zu kiimmern. Die
anderen Jiinger sprachen: »Entlasse sie, damit sie in die Gehofte und
Dérfer ringsumher gehen und sich Brot kaufen.« Jesus nahm viel-
leicht in Philippus ein wenig mehr Mitgefiihl wahr als in den ande-
ren und sagte zu ihm: »Woher kaufen wir Brot?«

Er erwies Philippus eine grofle Ehre, sich mit ihm zu vergesell-
schaften. Aber vielleicht sah er in ihm eine mitfithlende Seele, und
Christus liebte es, durch mitfiihlende Werkzeuge zu wirken. Eins
stelle ich jedenfalls fest: dass Gott selten einen Mann gebraucht, der
ein hartes oder kaltes Herz hat. Wirme in uns kann allein Wirme in
anderen erzeugen. Ein Mann muss die Menschen lieben, sonst kann
er sie nicht erretten.

Ein Prediger muss den heifSen Wunsch haben, dass seine Zuho-
rer errettet werden, und muss in dieser Sache wie der Herr Jesus fiih-
len, sonst wird ihn der Herr nicht gebrauchen. Deshalb suchte unser

—- 155 <o



Herr das Mitgefiihl des Philippus anzuregen. »Komm, Philippus,
was sollen wir tun? Wo kaufen wir fiir diese Leute Brot?«

Ich glaube nicht, dass Philippus hier ganz und gar versagte. Er
hatte nicht so viel Mitgefithl mit seinem Herrn, wie er es hitte
haben sollen, aber er hatte doch wenigstens etwas.

Lasst uns keinen Mangel haben, weder an Glauben noch an Liebe
noch an Mitgefiihl. Gott gebe, dass wir dies alles reichlich durch die
Wirksamkeit seines Heiligen Geistes haben. Dann sind wir tauglich,
seine Mitarbeiter zu sein.

Aber warum richtete der Herr diese Frage an Philippus? Warum wird
einem von euch eine besondere Frage vorgelegt oder ein eigentiim-
liches Leiden gesandt? Diese Frage wurde dem Philippus gestellt,
um ihn zu versuchen. Aber warum sollte Philippus versucht werden?

Nun, ich denke, der Heiland sprach zu Philippus, weil dieser aus
Bethsaida war. Sie waren in der Nihe von Bethsaida, und deshalb
sprach Jesus zu Philippus: »Woher sollen wir Brot kaufen?« Philip-
pus sollte zunichst an den Ort denken, an dem er wohnte.

Ich méchte, dass Jesus zu einigen von euch spriche: »Was sol-
len wir fiir Berlin oder Frankfurt tun?«, weil viele von euch Berliner
oder Frankfurter sind. Ihr gehért zu den vielen Millionen dieser gro-
en Stidte, und es ist eine ernste Verantwortung, Biirger einer der
groflen Stidte zu sein.

Wenn der Herr Jesus einigen Berlin oder Hamburg oder Frank-
furt aufs Herz legt, so wird er es natiirlich bei denen tun, die darin
wohnen, gerade wie er zu Philippus sagte: »Woher sollen wir Brot
kaufen?« Wenn er jemanden zur Evangelisation eines Dorfes oder
einer Stadt sucht, so wird es zunichst jemand sein, der entweder
dort geboren ist oder dort wohnt. Das alte Sprichwort sagt zwar,
dass des Schuhmachers Frau barfuf geht, und zuweilen sorgt sich
ein Mann um Leute, die Tausende von Kilometern entfernt woh-
nen, jedoch nicht um sein Haus und seine Nachbarschaft; aber das
sollte nicht so sein.

—ee>- 156 <e—



Hier ist es Philippus, der Mann von Bethsaida, zu dem die Bot-
schaft kommt und an den die Frage gerichtet wird. Das geschah, um
ihn zu versuchen.

Dir, lieber Bruder, werden Fragen im Blick auf deine Heimat-
stadt gestellt, die dich versuchen.

Es war wahrscheinlich die Aufgabe des Philippus, fiir die kleine
Gesellschaft der Zwolf und ihren Fiihrer zu sorgen. Judas war der
Schatzmeister, und wenn wir uns nicht sehr irren, besorgte Phi-
lippus die Einkiufe. Es war seine Aufgabe, darauf zu sehen, dass
sie Brot in der Reisetasche hatten, und seine Aufgabe, Vorrat zu
beschaffen, wenn die Jiingerschar in die Wiiste ging.

Auch hier sind Briider gegenwirtig, deren Aufgabe es ist, fiir
Menschenseelen zu sorgen. Wenn der Herr nicht zu anderen spricht:
»Was sollen wir fiir Hamburg tun?«, so sagt er es zu uns. Die Frage
wird uns gestellt, um uns zu versuchen, ob wir fiir unsere Aufgabe
tauglich sind oder ob wir eine Stellung eingenommen haben, fiir die
wir uns nicht eignen, weil wir kein Herz dafiir haben.

Christus fragt uns besonders, aber ich denke, er fragt auch alle
die, die er zu Priestern und Kénigen vor Gott gemacht hat: »Woher
sollen wir Brot kaufen? Wie sollen wir diese grofle Stadt speisen?«
Die Frage kommt, um uns zu versuchen, weil wir es sind, auf welche
diese Last gelegt werden soll.

Vielleicht erging sie an Philippus, weil er in der Gnadenschule
nicht so weit fortgeschritten war wie einige andere. Philippus
machte keine weise Bemerkung, als er sprach: »Herr, zeige uns den
Vater, und es geniigt uns.« Denn unser Herr antwortete: »So lange
Zeit bin ich bei euch, und du hast mich nicht erkannt?«®! Philippus
war offensichtlich langsam im Lernen. Ich denke nicht, dass er der
Einfiltigste unter den Zwolfen war, aber ich bin gewiss, dass er nicht
der Einsichtsvollste war. Jakobus, Johannes und Petrus waren die
ersten drei. Andreas und Thomas folgten hinter ihnen; wahrschein-

61 Johannes 14,8.9.

—- 157 <ee—



lich kam Philippus gleich nach diesen. Vielleicht war er Nummer
sechs, ich weif§ es nicht, aber sicherlich wihlte ihn der Heiland nicht
aus den Ersten und nicht aus den Letzten in der Klasse, als er zu ihm
sprach: »Woher sollen wir Brot kaufen?«

Christen, die noch in den Kinderschuhen stecken, sind so schwach,
dass sie kaum eine Priifung ertragen konnen. Sie bediirfen mehr der
Ermutigung, als dass man sie auf die Probe stellt; darum werden ihnen
schwierige Fragen nicht vorgelegt. Andererseits bediirfen reife Chris-
ten nicht so sehr der Priifung. Die von der mittleren Sorte bendtigen
die Erprobung am ehesten, und sie machen nach meiner Erfahrung
die grofSe Masse der Soldaten im Heere Gottes aus. Wie viele gibt es,
die man halb unterrichtet, halb erleuchtet nennen kann! Und diesen
stellt der Herr die Frage: »Woher sollen wir Brot kaufen?«

Dies sagt er, um sie zu erproben.

Beachtet auch, dass die Frage, welche der Heiland dem Philippus
stellt, ihrem Zweck entsprach. Sie stellte ihn auf die Probe. Wie sie
das tat, habe ich euch schon gezeigt. Sie erfiillte ihren Zweck, weil sie
seine Unfihigkeit offenbarte.

»Woher sollen wir Brot kaufen?« Philippus gibt es auf. Er hat
von dem, was nicht geniigen wiirde, um jedem auch nur eine kleine
Erquickung zu geben, eine Berechnung gemacht — und das ist sein
ganzer Beitrag zu dem Werk. Er hat nicht einmal ein Brot oder
einen Fisch vorzuzeigen, um damit den Anfang zu machen. Phi-
lippus unterliegt. »O guter Meister, scheint er zu sagen, »die Leute
kénnen nicht von uns gespeist werden. Wir kénnen kein Brot kau-
fen — wir, nicht einmal du und ich. Du bist der Herr, du kannst
grofSe Dinge tun; doch ist mein Glaube nicht stark genug, um zu
glauben, dass wir fiir alle diese Tausende von Menschen geniigend
Brot kaufen konnen!«

So entsprach die Frage ihrem Zweck: Sie versuchte den Glauben
des Philippus, und sein Glaube erwies sich als sehr schwach, sehr
schwankend, sehr ungeniigend.

—e>- 158 <ee—



Ist es gut, dies festzustellen? Ja, Briider, es ist gut, unsere geist-
liche Armut zu erkennen. Viele von uns haben eine grofle Portion
Glauben, wie wir meinen, aber wenn der Herr ihn erproben wollte,
dann miisste er ihn nicht in das Feuer stellen, um ihn zu schmel-
zen. Es geniigte schon, wenn er ihn auf das Feuer setzte; das meiste
davon wiirde sofort verdunsten.

Unter den gewdhnlichen Priifungen verschwindet viel Glaube
wie der Morgentau, wenn die Sonne darauf scheint. Wie viel Glau-
ben hat ein Mann, wenn er gesund ist! Aber dreht nur einmal die
Schraube an und lasst ihn leiden. Seht, wie viel von seinem Glau-
ben bleiben wird. Wie viele Menschen haben Glauben, wenn sie ein
vortreffliches, regelmifliges Einkommen haben! Aber wenn sie zu
fragen hitten: »Wo soll die nichste Mahlzeit herkommen?«, hitten
sie dann Glauben? Ach, sie wiirden dngstlich und sorgenvoll in die
Zukunft blicken!

Es ist eine heilsame Sache, wenn uns gezeigt wird, was fir
Schwiichlinge wir sind. Denn wenn wir feststellen, dass vieles von
unserem Glauben nicht echt ist, so treibt uns das an, mehr wah-
ren Glauben zu suchen. Wir rufen dann eher: »Herr, stirke uns den
Glauben!«

Philippus wurde in seinen Herrn hineingezogen; und es ist etwas
Grofles, wenn wir ganz aus uns selbst hinausgetrieben werden zu
unserem Herrn hin, sodass wir spiiren: »Herr, ich kann es nicht tun,
aber mich verlangt danach zu sehen, wie du deinen Plan ausfithren
wirst. Ich kann nicht einmal an dich glauben, wie ich glauben sollte,
wenn du mir nicht Glauben gibst. Ich muss zu dir kommen, schon
wenn ich nur mehr Glauben haben will. Ganz mit leeren Hinden
muss ich kommen und alles borgen.« Dann erst werden wir voll und
stark werden.

Ihr werdet den Philippus bald das Brot brechen und die Menge
speisen sehen, weil Christus seine Hinde geleert hat. Bevor er unsere
Hinde nicht leer gemacht hat, kann er sie nicht fiillen — sonst kénn-
ten wir meinen, dass wir etwas zu dem Vorrat beigetragen hitten.

—+- 159 <o



»Dies sagte er aber, um ihn zu priifen«, ihn seine eigene Schwach-
heit sehen zu lassen. Denn danach sollte er mit des Meisters Kraft
erfiillt werden.

Diese Frage war notwendig, denn es war von Jesus nicht nur
beabsichtigt, den Philippus zu versuchen, sondern auch die anderen
Jiinger. Deshalb kamen sie auch zusammen und sprachen tiber diese
Sache. Jedenfalls ist hier ein Komitee von zweien: Philippus und
Andreas. Philippus sprach: »Fiir zweihundert Denare Brote reichen
nicht fur sie aus, dass jeder ein wenig bekomme.« Und Andreas sagt:
»Nein, so geht es nicht, aber es ist ein Knabe hier, der hat fiinf Gers-
tenbrote und zwei Fische.«

Ich liebe diese briiderliche Beratung williger Menschen und sehe
gern, wie verschieden sie in ihren Gedanken sind. Philippus ist wil-
lig zu beginnen, wenn er etwas GrofSes zur Verfiigung hat; er muss
wenigstens fiir zweihundert Denare Brote sehen, dann ist er bereit,
dariiber nachzudenken. Andreas dagegen ist willig, mit einem klei-
nen Vorrat anzufangen; ein paar Brote und Fische sind fiir ihn schon
ein Anfang. Aber er bemerkt: »Aber was ist dies fiir so viele?«

Wenn die Heiligen zusammen beraten, so helfen sie sich gegen-
seitig, und was der eine nicht wahrnimmyt, sieht vielleicht der andere.
Philippus zihlte die unmdiglichen Pfennige und konnte dariiber die
maglichen Brote nicht sechen. Aber Andreas konnte etwas sehen, was
Philippus tibersah. Er sah den Knaben mit jenem Korb, der voll
Brot und Fisch war. Es war nicht viel; Andreas hatte nicht Glauben
genug, Speise fiir Tausende in diesem kleinen Korb zu sehen, aber
dennoch sah er, was er sah, und sagte es dem Meister. So machen
sie einen Anfang durch eine gemeinsame Beratung. Vielleicht wiir-
den wir auch einen Anlauf nehmen, wenn wir miteinander berieten.

Ganz recht, Philippus, es freut mich, dass du dich ausgesprochen
und die Schwierigkeiten der Aufgabe gezeigt hast.

Und dann hére ich gern, wenn Andreas sagt: »Es ist eine sehr
schwierige Aufgabe, aber wir miissen doch tun, was wir konnen;
und da wir diese fiinf Brote und zwei Fische haben, so miissen wir

—+e>- 160 ~<eo—



sie wenigstens vor den Herrn bringen und es ihm tiberlassen, was zu
tun ist.« All dies ist besser, als die Frage ganz und gar zu vermeiden
und die Menge verhungern zu lassen.

Alle Fihigkeiten des Philippus wurden getibt. Christus priifte
seine Rechenkunst, priifte seine Sehkraft, priifte seinen Sinn und
Geist und bereitete ihn vor, hinzugehen und bei der Riesenmahlzeit
zu helfen, die folgte.

Ein Mensch tut eine Sache nie gut, wenn er nicht dariiber nach-
gedacht hat. Und wenn Philippus nicht dartiber nachgedacht hitte,
wie diese Menge zu speisen sei, dann wire er nicht geeignet gewesen,
fir die Speisung ausgesucht zu werden.

Dieses Nachdenken bereitete ihn auch darauf vor, seinen Meis-
ter nach der Speisung anzubeten. Als das Mahl voriiber war, wird
er sich gesagt haben: »Der Meister fragte mich, wie es zu tun sei,
aber ich konnte es ihm nicht sagen, und jetzt soll und muss er alle
Ehre haben, obwohl ich mit dabei helfen durfte. Er vervielfiltigte
die Fische und vermehrte die Brote. Mein armseliger Glaube kann
sich keine Ehre beilegen. Christus tat es, und er tat es ganz.«

Vielleicht kommt dir, mein Bruder, im Blick auf das Werk Got-
tes eine Frage: Wie kann es getan werden? Wie kann unser Land
evangelisiert werden? Wie kénnen die Massen erreicht werden? Wie
kann die Welt dahin gebracht werden, das Evangelium zu héren?

Wie immer die dir vorgelegte Frage lautet — es ist eine Frage, die
zu dem Zweck gestellt ist, dir gutzutun und dich dahin zu bringen,
den Herrn umso mehr zu erheben, wenn sein Gnadenwunder getan
ist.

Fiir den Herrn bestand keine Frage — er »wusste«
Lasst uns diese Worte nehmen und sie einen Augenblick zerlegen.

Er weiff immer. »Achg, sagt einer, »ich weif$ gar nicht, was ich tun
soll.«

—ee>- 161 <ee—



Lieber Freund, du hast doch um Rat gefragt, nicht wahr? Das
ist ein vortreffliches Mittel, dich verwirrt zu machen. Ich hére dich
in Verzweiflung ausrufen: »Ich weif8 nicht. Ich bin zu jedermann
gegangen, aber ich weifd nicht, was ich tun soll.«

Das ist unser chronischer Zustand, wenn wir unseren eigenen
armen Kopf tiber etwas zerbrechen. Jesus wusste, was er tun wollte.
Das ist ein grofer Trost: Jesus weifS. Er weifd stets alles. Er wusste,
wie viele Leute da waren. Er wusste, wie viel Brot dazu gehorte. Er
wusste, wie viel Fische er gebrauchen wiirde und wie er die Menge
speisen wollte und wie er sie alle erquickt hinwegsenden wiirde. Er
wusste alles, ehe es geschah.

Versuchter Bruder, Jesus kennt die Lage, in der du dich befin-
dest, und weif}, wie er dich hindurchbringen will. Denke nicht,
dass du ihn tiber irgendetwas benachrichtigen miisstest. »Denn euer
Vater weif$, was ihr notig habt, ehe ihr ihn bittet.«®* Das Gebet soll
nicht dazu dienen, den Herrn von irgendetwas in Kenntnis zu set-
zen. Die Frage wird euch nicht gestellt, damit ihr 77 belehrt, son-
dern damit er euch belehrt. Er machte den Himmel und die Erde
ohne euch. Mit wem beratschlagte er sich? Wer unterwies ihn? Und
er wird euch durch euer jetziges Leid hindurchbringen, ohne dass er
es notig hat, eure armselige Weisheit seinem unbeschrinkten Wis-
sen hinzuzufiigen. Er weif3!

Jesus wusste, was er tun wollte. Er beabsichtigte, etwas zu tun; er war
ganz bereit, es zu tun, und er wusste, was er tun wollte. Wir bringen
uns in Verlegenheit, indem wir sagen: »Es muss etwas getan werden,
aber ich weif$ nicht, wer es tun soll.« Der Herr wusste, dass etwas
getan werden musste, und er wusste, dass er se/bst es tun wollte. Er
hatte keine Eile. Unser treuer Herr hat Zeit, weil er immer piinkt-
lich ist; unpiinktdliche Leute sind immer in Eile, aber er, der sich nie

62 Matthius 6,8.

—ee>- 162 <ee—



verspitet, eilt nie. Er tut alles ruhig und gelassen, weil er weif3, was
er tun will.

Jesus weif3, lieber Freund, nicht nur das, was 4« tun willst, son-
dern was er tun will. Das ist der Punkt, und er beabsichtigt, etwas
Grofes fiir dich zu tun, um dir zu helfen. Er beabsichtigt auch,
unsere Stadt und unser Volk dazu zu bringen, dass sie seine Bot-
schaft héren. Er will, dass sich jedes Knie vor ihm beugen und dass
die ganze Erde seiner Herrlichkeit voll werden soll. Er weif$ immer,
was er tun will.

Er wusste auflerdem, wie er es tun wollte. Er wusste genau die
Art und Weise, in der er verfahren wollte. Er bemerkte lange, ehe
Andreas es ihm sagte, dass in der Menge ein Knabe mit fiinf Gers-
tenbroten war. Als der Knabe an dem Morgen ausging, da weif$ ich
nicht, was ihn veranlasst hat, gerade fiinf Gerstenbrote und zwei
Fische mitzunehmen, es sei denn, dass der Meister es ihm ins Herz
gegeben hatte: »Nimm ein gutes Mahl mit auf den Weg. Lege diese
Brote in den Korb und vergiss nicht die Fische.«

Es war ein hungriger, im Wachsen begriffener Knabe, mit gutem
Appetit. Er wollte sich gut versorgen. Aber war ihm je der Gedanke
gekommen, dass sich diese durch solch eine eigentiimliche Fligung
mitgenommenen Brote so vervielfiltigen wiirden, dass eine grofle
Menge Leute damit gespeist werden konnte? Wo ist der Mann, der
der grofie Lieferant sein soll? Wo ist der Proviantmeister? Es ist jener
Knabe, und das ist sein ganzer Vorrat. Er trigt einen kleinen Vorrat
von Lebensmitteln auf seinem Riicken — in jenem Korbe.

Der Heiland wusste das. Und er weif$ genau, lieber Freund, woher
die Hilfe kommen soll. Du weift es nicht, aber er weif§ es. Er weif3,
woher die Prediger kommen sollen, die unsere Stadt aufwecken wer-
den; und er weif3, in welcher Art und Weise sie kommen und wie sie
die Menschen erreichen werden. Wenn jeder andere unterlegen ist
und nicht weiterkann, so ist er vollig vorbereitet.

—ee> 163 <eo—



Er wusste, dass diese Brote und Fische zur rechten Zeit kommen
wiirden, um der Ausgangspunke einer groffen Mahlzeit zu sein. Er
wusste, dass er sie segnen, sie brechen, sie vermehren und sie den
Jingern geben und die Jiinger der Menge austeilen wiirden. Alles
war in seinem Geist geordnet und so fest bestimmt wie der Aufgang
der Sonne.

Er tat es wie einer, der wusste, was er tun wollte. Wie handelt ein
Mann, wenn er weif3, was er tun will> Nun, er handelt gewohnlich
in der natiirlichsten Weise. Konnt ihr euch ein Wunder vorstellen,
das auf eine natiirlichere Art getan wird? Wire dies ein romisches
Wunder® gewesen, so hitten sie die Brote in die Luft geworfen,
und sie wiren auf geheimnisvolle Weise verwandelt und millionen-
fach vervielfiltigt wieder herabgekommen. Alle rémischen Wunder
haben, wenn ihr darauf achtet, sehr viel Theatralisches an sich. Sie
unterscheiden sich véllig von den Wundern Christi.

Jesus tut dieses Wunder auf die natiirlichste Weise der Welt, weil
es der Kraft nach dasselbe Wunder ist, das er jedes Jahr wirkt. Wir
nehmen eine Anzahl Weizen und legen ihn in den Boden, und im
Laufe der Zeit wird er so vervielfiltigt, dass viel Brot daraus ent-
steht. Gewisse Fische sind im Meer, und sie vermehren sich zu gro-
en Schwirmen. Der gesite Weizen erlebt Verwandlungen in der
Erde; in denselben Hinden — in Gottes Hinden — aber wird er
zuletzt zu Brot, und das ist genau das, was unser Herr durch sein
Tun bewirkte. Er nahm ein wenig in seine Hinde, brach es und fuhr
fort, es in seinen Hinden zu vervielfiltigen, bis alle satt waren. Er
wusste, was er tun wollte, und darum tat er es auf eine natiirliche
Weise und in guter Ordnung.

Das ist nicht so, als wenn ein Mensch nicht weif3, fiir wen er
zu sorgen hat. Wir haben eine grof§e Versammlung, und wir haben
fir Tee gesorgt; aber es kommen dreimal so viel Menschen, als wir
erwartet haben. Welch eine Hast! Welch ein Hin-und-her-Rennen!

63 Im Zuge der Verehrung des romischen Kaisers Vespasian (9—79 n.Chr.), der wie ein Gott angebetet
wurde, wurden ihm Wunder zugeschrieben, die den Wunderheilungen Jesu dhneln.

—oe> 164 <e—



Jesus fiihrt seine Sache nie in dieser Weise. Er wusste, was er tun
wollte, und deshalb gebot er den Leuten, sich auf das griine Gras zu
lagern; und sie lagerten sich gleich Kindern. Markus sagt uns, dass
sie sich in Gruppen setzten, zu hundert und zu finfzig. Sie wurden
geordnet, als wenn jeder besonders vor seinen Teller gesetzt worden
wire und seinen Namen darauf gefunden hitte. Auflerdem war viel
Gras an dem Ort, sodass der Saal einen Teppich hatte, wie keine
Firma ihn hitte anfertigen konnen. Das Fest war so gut organisiert,
als wenn es sieben Tage vorher angekiindigt worden wire. Nichts
hitte auf eine bessere Weise getan werden konnen; und alles, weil
der Herr Jesus wusste, was er tun wollte.

Der Herr nahm das Brot und segnete es. Ich hitte gern sein Gesicht
geschen, als er diese armen, halb verhungerten Leute speiste. Darum
gab er so reichlich, denn er wusste, was er tun wollte. Er gab nicht
knapp, dass ein jeder nur ein wenig hatte. Nein, er wusste, was er
tun wollte, und er mafd ihren Appetit genau. Eine schwierige Sache,
wenn ihr eine Anzahl hungriger Leute zu speisen habt. Er sorgte fiir
alles, was sie brauchten, und nachher war noch Vorrat da fiir die
Junger, sodass jeder einen Korb voll fir sich bekam; denn sie sam-
melten die Brocken und fiillten zwolf Korbe.

Wenn wir das Ende des groffen Festes der Barmherzigkeit sehen,
so werden wir sagen: »Gelobt sei der Herr! Denn wir waren in gro-
f3en Angsten, wir waren in grofler Not, aber unser Herr hat es leicht
und griindlich getan. Da war keine Verwirrung, kein Dringen, kein
Ubergehen. Gelobt sei sein Name! Er hat es nicht zufillig und mit-
hilfe gliicklicher Umstinde getan, sondern er wusste, was er tun
wollte. Und er hat alles von Anfang bis zu Ende so geplant, dass die
Firstentiimer und Gewalten im Himmel auf ewig von der Gnade,
Liebe, Weisheit, Macht und Vorsorge singen werden, die er so reich-
lich seinem Volk erwiesen hat.«

Oh, wenn wir das Ende wie den Anfang sehen konnten, so wiir-
den wir schon jetzt beginnen, den Namen Jesu, unseres Heilandes,

—ee> 165 <e—



zu erheben, der sein ganzes Werk vorher weif§ und nie von seinem
Plan abweicht.

Es sollte bei uns keine zweifelnden Fragen geben

Ich méchte drei Fragen nennen, dann bin ich fertig. Die erste Frage,
die sehr viele Leute beunruhigt, lautet: »Wie soll ich meine jetzige
Last tragen? Wie soll ich dieses Leiden erdulden? Wie soll ich mein
Brot erwerben?« Diese Frage wird dir gestellt, um dich zu priifen.
Aber denke daran, dass es fiir Christus keine Frage ist, wie er dich
durchbringen will — denn »wie deine Tage, so deine Kraft«**, und
er wird seine Heiligen bewahren bis ans Ende. Darum lass es keine
Frage sein, denn der Herr Jesus selbst weif, was er tun will.

Du bist heute vielleicht sehr ungliicklich und sagst: »Ich
wiinschte, ich bekime ein Wort, das mir sagte, was ich tun soll.«
Du wirst kein halbes Wort im Blick auf das bekommen, was du
tun sollst, aber du wirst ein anderes Wort horen. Der Herr Jesus
weifd, was er tun will; und was er tun will, ist unendlich viel besser
als alles, was du tun kannst. Deine Stirke, mein Freund, ist, still zu
sitzen. Wirf deine Last auf den Herrn. Tue das wenige, was du tun
kannst, und iiberlass das Ubrige deinem himmlischen Vater. Dies ist
die Antwort fiir dich: Jesus weifS, was er tun will.

Jetzt ist die andere Frage da, die ich schon erdrtert habe: »Was ist
mit dieser grofien Stadt zu tun?«

Ich hatte das grofie Vorrecht, am letzten Nachmittag in einer 6st-
lichen Vorstadt von London zu predigen. Ich verlieff mein Haus
frith am Morgen und fuhr mit der Eisenbahn und musste dann
noch umsteigen, sodass ich glaube, ich bin zweieinhalb Stunden
gereist, bevor ich von einem Ende der Stadt zum andern gelangte.
Es scheint, als wenn es keine griine Wiese mehr gibe, die die Bau-

64 5.Mose 33,25.

—ee>- 166 <oe—



arbeiter nicht in hissliche Straflen verwandeln. »Fiillt die Erde!«®
Sie ist gefiillt. Die tote Erde ist unter den Wohnungen lebendiger
Menschen begraben — und welch einer Menschenmenge! Und dann,
wenn ihr mit einem Bruder des Weges geht, sagt er vielleicht: »Hier
ist ein Versammlungshaus nétig.« Oder: »Da ist eine kleine Kapelle,
aber nicht einer von fiinfzig kommt in die Zusammenkiinfte.« Dann
kommt ihr zu einer anderen Vorstadt, und euer Fithrer sagt: »Hier
mochten die Leute gerne das Evangelium horen, aber es ist niemand
da, der es ihnen bringt.«

Ich ging durch die Straffen mit einer schweren Last auf dem
Herzen und fragte mich: »Was sollen wir tun?« Ich sagte mir, dass
es besser wire, diese Frage nicht zu erwigen, denn ich kann nicht
viel dazu tun, sie zu beantworten, und sie quilt mich nur. Aber ich
konnte diese Frage nicht loswerden: »Wer soll fiir diese Menge Brot
kaufen?« Mein Herr und Meister sagte: »Wir.« In meinem Herzen
wiinschte ich, dass er mich davon ausschlosse, aber er wollte nicht.
Er hitte nie fragen konnen: »Woher soll ich Brot kaufen?«, weil er
das weifS. Aber er fragte mich, und ich spiirte, dass ich ein Hindernis
sei und dass er mir die Frage um meinetwillen vorlegte.

Viele von euch miissen die ungeheure Grofle unserer Stadt als
eine Biirde fithlen. Aber ach, wie klein ist sie, verglichen mit der
ganzen Welt, die im Bosen liegt. Wie soll diese Welt erleuchtet wer-
den? Das ist keine Frage bei Jesus; deshalb sollte es keine ungliubige
Frage bei uns sein: »Konnen diese Gebeine wieder lebendig wer-
den?« Lasst uns antworten: »Herr, du weifst es. Dir wollen wir es
tiberlassen.« Er kann tiberschwinglich tun tber alles, was wir erbit-
ten oder verstehen, und wir kénnen darauf vertrauen. Wenn er bei
sich selbst geschworen hat, dass sich ihm jedes Knie beugen und ihn
jede Zunge bekennen soll, so wird es so werden, und er wird die
Ehre davon haben.

65 1. Mose 1,28; 9,1.

—eo> 167 <e—



Ich méchte noch eine andere Frage erwihnen. Es ist diese: Hat
der Herr in das Herz irgendeines unbekehrten Zuhorers die Frage
gelegt: »Was muss ich tun, um errettet zu werden?«*

Beunruhigt diese Frage einen von euch? Ich freue mich, wenn
es so ist, aber ich hoffe, du wirst dich wegen einer Antwort an die
rechte Stelle wenden. Ich hoffe, du fragst: »Herr, was willst du, das
ich tun soll2«

Weiflt du, warum dir diese Frage gestellt wird? Sie wird dir vor-
gelegt, um dich zu versuchen, um dich zu demiitigen. Die Absicht
dabei ist, dir zu zeigen, dass es unmaglich ist, dich durch deine eige-
nen Werke zu retten. Du sollst dich vielmehr der Gerechtigkeit Got-
tes unterwerfen und durch den Glauben an Jesus Christus errettet
werden.

In der Tat, diese Frage ist entschieden. Als er am Kreuz fiir dich
starb? Nein, lange vorher! Sie wurde entschieden, ehe der Morgen-
stern seine Stitte kannte und die Planeten in ihrer Bahn kreisten.
Gott hatte damals seinen Sohn als das Lamm Gottes geschaut; und
bis auf diesen Tag steht das Wort fest: »Siche, das Lamm Gottes,
das die Siinde der Welt wegnimmt!«®” Blickt auf ihn, so werdet ihr
errettet. Die Frage in eurem Herzen »Was muss ich tun, um errettet
zu werden?« wird gestellt, um euch zu priifen. Aber der Herr Jesus
selbst weifl, was er tun will.

Welch ein wunderbares Wort! Er weif3, wie er euch begnadigen,
trosten, unterweisen und fiihren will. Er weif3, wie er euch durch
seine unverinderliche Gnade bis ans Ende bewahren will. Er weif3,
wie er euch heiligen und gebrauchen und seinen Namen durch euch
verherrlichen will, sodass alle Engel staunen und anbeten werden,
wenn sie sehen, was er tun wird.

Gott segne euch um Jesu willen!

66 Vgl. Apostelgeschichte 16,30.
67 Johannes 1,29.

—ee>- 168 ~<ee—



QM/ lessat™

»Withrend er noch redete, siehe, da kam eine “Uolksmenge,
und der, der Fudas hiefS, einer der Jwolf, ging vor ibnen her und
néherte sich Fesus, um ibn zu kiissen. Fesus aber sprach zu ihm:

Judas, diberlieferst du den Sohn des CMenschen mit einem Kyss?«
(Gukeas 22,47-48).

7 Y N

Nachdem Satan im Garten Gethsemane véllig geschlagen wurde,
erschien der menschliche Teufel, Judas, auf dem Schauplatz. Wie
sich der Perser bei seiner Flucht umwendet, um den tddlichen Pfeil
zu schiefSen, so zielt der Erzfeind seinen Speer auf Jesus ab, indem er
den Verriter, in den er gefahren war, gebrauchte. Judas war des Teu-
fels Stellvertreter und ein sehr treues und dienstfertiges Werkzeug.
Der Bose hatte das Herz des Abtriinnigen véllig in Besitz genom-
men, und wie mit den von den Dimonen besessenen Schweinen
ging es mit ihm rasch abwirts. Die hoéllische Bosheit hatte den
Freund des Heilands zu seinem treulosen Verriter ersehen, denn
dadurch wurde der Dolch so recht in die Mitte seines blutenden
Herzens gestofien.

Doch wie Gott in allen Dingen weiser ist als Satan und der Herr
der Giite dem Fiirsten des Bosen iiberlegen ist, so wurde durch die-
sen feigen Verrat eine Weissagung erfiillt und Christus umso siche-
rer als der verheifSene Messias bestitigt. War Joseph nicht ein Vor-
bild des Herrn Jesus? Gleich diesem Jiingling wurde Jesus von sei-
nen eigenen Briidern verkauft. War Jesus nicht ein anderer Simson,

—ee> 169 <o



durch dessen Kraft die Pforten der Hélle aus ihren Pfosten gerissen
werden sollten? Siehe, gleich Simson wird Jesus von seinen Lands-
leuten gebunden und dem Feind tberliefert. Wisst ihr nicht, dass
er auch ein Gegenbild von David war? Und wurde nicht David von
Ahitophel, seinem treuen Freund und Rat, verlassen?

Freunde und Briider, enthalten nicht die Worte des Psalmis-
ten eine buchstibliche Erfillung im Blick auf den Verrat unseres
Herrn? Welche Weissagung kann genauer stimmen als die Sprache
des 41. und s5. Psalmes?

In dem ersten lesen wir: »Sogar der Mann meines Friedens,
auf den ich vertraute, der mein Brot af$, hat die Ferse gegen mich
erhoben.«®® Und im s5. Psalm ist der Psalmist noch klarer: »Denn
nicht mein Feind ist es, der mich héhnt, sonst wiirde ich es ertragen;
nicht mein Hasser ist es, der gegen mich grofigetan hat, sonst wiirde
ich mich vor ihm verbergen; sondern du, ein Mensch wie ich, mein
Freund und mein Vertrauter; die wir vertrauten Umgang miteinan-
der pflegten, ins Haus Gottes gingen mit der Menge.«®

Sogar eine dunkle Stelle in einem der kleinen Propheten muss
seine buchstibliche Erfiillung haben, und fiir die dreiflig Silber-
linge, den Preis eines niedrigen Sklaven, muss der Heiland von sei-
nem Freund verraten werden.

Ach, du boser Feind, du wirst zuletzt feststellen, dass deine Weis-
heit nur grofle Torheit ist. Der Herr wird iiber die Anschlige und
Pline deiner List lachen. Im Grunde bist du nur, ohne es zu wissen,
der Sklave dessen, den du verabscheust. In allem schwarzen Werk,
das du so eifrig tust, bist du nichts Besseres als ein niedriger Kiichen-
junge in der koniglichen Kiiche des Kénigs aller Konige.

Lasst uns zu unserem Thema, dem Verrat unseres Herrn, iiber-
gehen. Richtet zuerst alle eure Gedanken auf den Herrn Jesus, den
Verratenen. Und wenn ihr hier eine Zeit lang verweilt habt, so
schaut ernst in das schurkische Gesicht des Judas, des Verriters;

68  Psalm 41,10.
69 Psalm 55,13-15.

—+>- 170 ~<4+—



er mag sich uns als ein Zeichen erweisen, welches vor der Siinde

warnt.

Unser Herr wird undankbar und feige verraten

Es ist bestimmt, dass er sterben muss, aber wie soll er in die Hinde
seiner Gegner fallen? Sollen sie ihn im Kampf gefangen nehmen?
Das darf nicht sein, sonst wiirde er nicht als ein »williges Opfer«
erscheinen. Soll er vor seinen Feinden flichen, bis er sich nicht mehr
linger verbergen kann? Das geziemt sich nicht, dass ein Opfer zu
Tode gehetzt wird. Soll er sich den Gegnern selbst ausliefern? Das
hiefle, seine Morder zu entschuldigen und sich zum Teilhaber ihrer
Verbrechen zu machen. Soll er zufillig oder unvermuteterweise
gefangen genommen werden? Das wiirde von seinem Kelch die not-
wendige Bitterkeit wegnehmen. Nein, er musste von seinem Freund
verraten werden, damit er die duflersten Tiefen der Leiden zu erdul-
den hitte und damit auch in diesem besonderen Umstand ein Quell
des Schmerzes sei.

Ein Grund, weshalb ihm der Verrat bestimmt war, lag darin, dass
die menschliche Stinde ihren Gipfelpunkt mit seinem Tod errei-
chen sollte. Gott, der grofle Eigentiimer des Weinbergs, hatte viele
Knechte gesandt, und die Weingirtner hatten den einen gestei-
nigt und den anderen geschlagen. Zuletzt sandte er seinen Sohn zu
ihnen und sprach: »Sie werden sich vor meinem Sohn scheuen.«”
Als sie den Erben tdteten, um das Erbgut an sich zu bringen, da
hatte ihr Aufruhr den Hohepunkt erreicht. Der Mord an unserem
treuen Herrn war der Hohepunkt menschlicher Schuld; er enthiillte
den tddlichen Hass gegen Gott, der im Menschenherzen lauert.

Als der Mensch der Morder des Sohnes Gottes wurde, hatte die
Siinde ihr héchstes AusmafS erreicht. In der schwarzen Tat des Man-

70 Matthius 21,37.

—ee I7I <e—



nes, durch den der Herr verraten wurde, hat sich die Fiille der Siinde
vollig entfaltet. Wire Judas nicht gewesen, hitten wir nicht gewusst,
wie schwarz, wie verrottet die menschliche Natur sein kann. Ich ver-
achte es, wenn Menschen versuchen, den Verrat dieses Mannes, die-
ses Sohnes des Verderbens, dieses niedrigen Abtriinnigen zu ent-
schuldigen. Ich wiirde mich selbst fiir einen Schurken halten, wenn
ich versuchte, ihn zu schiitzen, und mir schaudert vor den Men-
schen, die versuchen, sein Verbrechen zu beschénigen.

Meine Briider, wir sollten eine tiefe Abscheu vor diesem Meis-
ter der Bosheit verspiiren; er ist an seinen Ort gegangen, und das
»Anathema«” Davids, das Petrus zitiert’?, ist iiber ihn gekommen.
Gewiss, wie dem Teufel in ungewohnlicher Weise erlaubt war, die
Kérper von Menschen zu quilen, ebenso war er losgelassen wor-
den, um von Judas Besitz zu nehmen, damit wir sehen, wie nied-
rig, wie verzweifelt bose das menschliche Herz ist. Uber jeden Zwei-
fel hinaus war der Hauptgrund fiir das alles, dass Christus eine
vollkommene Sithne fiir die Siinde darbringen sollte. Wir kénnen
gewohnlich die Furchtbarkeit der Siinde in der Hohe der Strafe
erkennen. Der Mensch verriet seinen Gott. Er war nicht treu gegen
seinen Schopfer, er nahm die Andeutung hin, die er mit Verachtung
hitte zuriickweisen sollen. Deshalb musste Jesus einen Verriter
unter den Menschen haben. In den Leiden, die er litt, musste das
Gegenstiick der Stinde sein. /o7 und ich haben Jesus verraten. Wir
haben, wenn wir versucht wurden, das Bése gewihlt und das Gute
verlassen. Wir haben die Geschenke der Hoélle angenommen und
sind Jesus nicht nachgefolgt.

Es schien also sehr passend, dass der, der die Strafe der Stinde tra-
gen sollte, durch das, was er litt, an ihre Undankbarkeit und Verri-
terei erinnert wurde. Auflerdem, Briider, muss der Kelch, der dem
Zorn Gottes entsprechen soll, bis zum hochsten Grad bitter sein. Es
darf nichts Trostliches darin liegen. »Der mein Brot af3, hat die Ferse

71 Griech. évafepa: Fluch, Verfluchung.
72 Vgl. Apostelgeschichte 1,16.

—- 172 <ee—



gegen mich erhoben.« Das war notwendig, um die Bitterkeit zu ver-
stirken.

Auflerdem erkennen wir daraus, dass unser Herr durch diese
furchtbaren Leiden gehen musste, dass er mitfiihlen kann, wenn wir
dieselbe Triibsal zu erdulden haben. Da Verleumdung und Undank-
barkeit gewohnliche Plagen sind, so kénnen wir in voller Glaubens-
zuversicht zum Herrn Jesus kommen. Er kennt diese schweren Ver-
suchungen, denn er hat sie im schlimmsten Grade erlebt. Wir kén-
nen jede Sorge und jeden Schmerz auf ihn werfen, denn er sorgt fur
uns, weil er mit uns gelitten hat.

So wurde also durch den Verrat an unserem Herrn die Schrift
erfiillt, die Siinde entwickelt, und wir erkennen an den Leiden unse-
res Herrn, dass unser grofler Hoherpriester in allen Triibsalen mit
uns fithlen kann.

Lasst uns nun auf den Verrat selbst blicken: Judas war ein Diener
Christi. Er hatte teil an dem apostolischen Amt und an der Ehre der
Wundergaben. Er wurde sehr freundlich und nachsichtig behandelt.
Er hatte teil an den Giitern seines Meisters. In der Tat, er war besser
daran als sein Herr, denn der Mann der Schmerzen nahm stets den
Lowenanteil aller Mithen der Armut und der Schmach sowie der
Verleumdung auf sich.

Dem Judas wurden Nahrung und Kleidung aus der gemeinsa-
men Kasse gegeben; der Meister scheint ihn sehr nachsichtig behan-
delt zu haben. Die alte Uberlieferung sagt, dass er nichst dem Apos-
tel Petrus der war, mit dem der Heiland am meisten verkehrte. Wir
denken, dass hier ein Irrcum vorliegt, denn sicher stand Johannes
dem Heiland niher. Aber Judas wurde als Diener mit dem dufSers-
ten Vertrauen behandelt.

Thr wisst, Briider, wie schwer der Schlag ist, der von einem Die-
ner kommt, in den wir unbegrenztes Vertrauen gesetzt haben. Aber
Judas war mehr als dies; er war ein Freund, dem Vertrauen geschenkt
wurde. Jener kleine Beutel, in den freigebige Frauen ihre kleinen

—+- 173 <ee—



Betrige einlegten, war wohlweislich in seine Hand gegeben, denn
er besaf§ die finanzielle Ader. Seine Haupttugend war Sparsam-
keit — eine sehr notige Eigenschaft bei einem Kassenfiihrer. Da er
kluge Vorsorge fiir die kleine Gesellschaft traf, die Ausgaben sorg-
filtig tiberwachte, war er, soweit Menschen urteilen konnten, der
rechte Mann am rechten Platz. Ihm wurde vollstindiges Vertrauen
geschenkt.

Ich lese nirgends, dass eine jahrliche Rechnungsablage stattfand.
Ich stelle nicht fest, dass ihn der Meister wegen der Ausgaben sei-
ner Privatborse zur Rechenschaft zog. Alles wurde ihm gegeben, und
er gab nach Anweisung des Meisters den Armen; aber Rechenschaft
wurde nicht gefordert.

Es ist in der Tat schindlich, solch eine Stellung zu haben — ein
Kassenfithrer des Kénigs aller Kénige zu sein — und sich dann zur
Seite zu wenden und den Heiland zu verkaufen. Das ist Verrat im
héchsten Grade.

Erinnert euch daran, dass die Welt den Judas als Gefihrten unse-
res Heilandes ansah. Im Allgemeinen war der Name Judas mit dem
Namen Christi verbunden. Wenn Petrus, Jakobus oder Johannes
irgendein Versehen begingen, so schoben tadelnde Zungen alles auf
ihren Meister. Die Zwélfe gehorten nun einmal zu Jesus von Naza-
reth. Das Volk im Grofen und Ganzen identifizierte jeden Apostel
mit dem Fiihrer der Schar. Wenn in einer solchen Gruppe Verrat
vorkommt, dann ist das genauso, als wenn unser Arm Verrat gegen
unseren Kopf beginge oder als wenn unser Fuf§ den Korper im Stich
liefSe.

Dies war in der Tat ein Dolchstof3! Vielleicht, liebe Briider, sah
unser Herr in der Person des Judas ein Vorbild fiir alle die, die in
spiteren Jahrhunderten sein Verbrechen nachahmten. Vielleicht
sah der Herr Jesus in Judas Iskariot all diejenigen, die die Wahr-
heit, die Tugend und das Kreuz verraten. Sah er schon damals die
grofle Menge, von der wir sagen kénnen, dass sie die Nachfolger
des Judas waren? Hymenius, Alexander, Hermogenes, Philetus und

—ee> 174 <6



andere desselben Stammes standen ihm alle vor Augen, als er diesen
Mann — seinen Genossen, seinen Bekannten — ihn fir dreiflig Sil-
berlinge verschachern sah.

Liebe Freunde, die Stellung des Judas muss sehr dazu beigetragen
haben, seinen Verrat zu erschweren. Sogar die Heiden haben uns
gelehrt, dass Undankbarkeit das Schlimmste aller Laster ist. Viele
alte griechische und romische Geschichten kénnten wir anfiihren,
um die Abscheu zu zeigen, die die Heiden vor der Undankbarkeit
und dem Verrat fiihlten. Auch einige ihrer Dichter — Sophokles
zum Beispiel — haben bittere Worte iiber triigerische Freunde ausge-
schiittet. Aber wir haben keine Zeit, um den Beweis zu fithren, dass
nichts grausamer und qualvoller sein kann, als von seinem eigenen
Freund verkauft zu werden.

Lasst uns beachten, liebe Freunde, wie unser Heiland dieses Leid
aufnahm. Er war viel im Gebet gewesen; das Gebet hatte seine
furchtbare Erregung tiberwunden. Er war sehr ruhig. Es ist auch
notig, sehr ruhig zu sein, wenn wir von einem Freund verlassen wer-
den.

Beobachtet seine Sanftmut. Das erste Wort, das er zu Judas
sprach, als der Verriter seine Wange mit einem Kuss verunreinigte,
war dieses: »Freund!« Freund! Nicht: »Du hassenswerter Bésewicht!«,
sondern: »Mein Freund, wozu bist du gekommen?«”

Wenn irgendetwas Gutes in Judas gewesen wire, so wire es jetzt
zum Vorschein gekommen. Wenn er nicht ein véllig unverbesserli-
cher Verriter gewesen wire, so hitte sein Geiz in diesem Augenblick
seine Macht verlieren miissen, und er hitte gerufen: »Mein Meis-
ter! Ich kam, um dich zu verraten, aber dieses Wort hat meine Seele
tiberwunden! Wenn du gebunden wirst, so will ich mit dir gebun-
den werden! Ich lege ein volles Bekenntnis meiner Schindlichkeit
ab!«

73 Matthius 26,50.

—- 175 <ee—



Unser Herr fiigt noch Worte hinzu. Es ist ein Vorwurf in ihnen;
aber beachtet, wie freundlich sie noch sind, viel zu gut fiir einen
solchen Schurken: »Judas, iiberlieferst du den Sohn des Menschen
mit einem Kuss?« Ich kann mir vorstellen, dass die Trinen aus sei-
nen Augen stromten, dass seine Stimme bebte, als er seinen vertrau-
ten Freund und Bekannten so anredete: »Verritst du, mein Judas,
mein Schatzmeister, verritst du den Sohn des Menschen, deinen
leidenden, trauernden Freund, den du arm und ohne Platz, wo er
sein Haupt hinlegen konnte, gesehen hast? Verritst du des Men-
schen Sohn und entweihst das herrlichste aller Liebeszeichen, den
Kuss? Soll das Sinnbild der Treue gegen den Konig das Wahrzeichen
deines Verrates sein? Uberlieferst du den Sohn des Menschen mit
einem Kuss?«

Wire Judas nicht der Verstockung dahingegeben und vollstindig
vom Heiligen Geist verlassen gewesen — gewiss, dieser Sohn des Ver-
derbens wire auf sein Antlitz gefallen, er hitte seine ganze Seele aus-
geweint und gerufen: »Nein, ich kann dich nicht verraten, du lei-
dender Sohn des Menschen, vergib, vergib! Schone dich, entfliche
dieser blutdiirstigen Schar, und verzeihe deinem verriterischen Die-
nerl«

Aber nein, kein Wort der Zerknirschung, solange das Silber auf
dem Spiel steht! Spiter kam die Traurigkeit, die den Tod wirkte,
die ihn wie Ahitophel so weit trieb, den Galgen zu wihlen, um den
Gewissensbissen zu entgehen.

Dies muss das Weh unseres treuen Herrn vermehrt haben, als er
die Unbuf¥fertigkeit des Verriters sah und das furchtbare Urteil des
Mannes las, von dem er einst gesagt hatte, es wire ihm besser, wenn
er niemals geboren wire.

Geliebte, ich mochte, dass ihr in euren stillen Betrachtungen die
Augen auf euren Herrn richtet, wie er so verachtet und verworfen
von den Menschen war, ein Mann der Schmerzen und mit Leiden
vertraut. Nun umgiirtet die Lenden eures Gemiites, und haltet es
nicht fiir etwas Seltsames, wenn dieses schwere Leiden auch iiber

—ee>- 176 <e—



euch kommen sollte. Seid fest entschlossen, dass ihr durch seine
Gnade in Schande und Leiden fest an ihm hingen und ihm folgen
wollt — wenn es sein muss, bis zum Tod.

Gott gebe uns Gnade, Jesu angenagelte Hinde und Fiile zu
schauen. Und wenn wir uns daran erinnern, dass all das durch den
Verrat eines Freundes kam, so wollen wir alle Vorsicht gebrauchen,
dass wir nicht den Herrn von Neuem kreuzigen und ihm Schande
bringen, indem wir ihn in unserem Verhalten oder unseren Worten

und Gedanken verraten.

Judas, der Verriter

Ich mochte eure Aufmerksamkeit nun auf die Stellung und die
offentliche Titigkeit des Verriters lenken. Judas war ein Predi-
ger; er war sogar ein Apostel. Er war nicht einfach einer der sieb-
zig Jiinger — er war von dem Herrn selbst als Apostel erwihlt wor-
den. Ohne Zweifel hatte er das Evangelium so gepredigt, dass viele
durch seine Botschaft froh gemacht wurden. Es waren ihm Wun-
derkrifte verliechen, sodass auf sein Wort Kranke geheilt wurden.
Ja, es ist kein Zweifel daran, dass er, der den Teufel nicht aus sich
selbst heraushalten konnte, teuflische Geister aus anderen heraus-
getrieben hat.

Dieser Judas, der wie ein Prophet inmitten des Volkes gestanden
und mit der Zunge der Gelehrten gesprochen hatte, dessen Wort
und Wunder bewiesen, dass er mit Jesus gewesen war und von ihm
gelernt hatte — er verrit seinen Meister.

Lernt daraus, meine Briider, dass uns keine Gaben die Gnade
sichern kénnen, dass keine ehrenvolle und niitzliche Stellung in der
Gemeinde beweist, dass wir unserem Herrn und Meister treu sind.
Ohne Zweifel gibt es Bischofe in der Holle und Scharen von sol-
chen, die einst auf der Kanzel standen; sie sind nun dazu verurteilt,
auf ewig ihre Heuchelei zu bejammern.

—- 177 <ee—



TIhr, die ihr Fithrer der Gemeinde seid, zieht nicht den Schluss,
dass die Gnade Gottes ganz sicher in euch sei, weil ihr das Vertrauen
der Gemeinde besitzt. Vielleicht ist es die gefihrlichste aller Stellun-
gen, wenn einer in der religiésen Welt sehr bekannt ist und hoch
geachtet wird und doch im innersten Kern faul ist. Da zu stehen,
wo andere unsere Fehler bemerken konnen, ist etwas Gesundes,
wenn auch Schmerzliches. Wenn wir aber mit treuen Freunden
zusammenleben, die es nicht fiir méglich halten, dass wir unrecht
tun konnten, und die, wenn sie uns irren sihen, Entschuldigungen
fir uns vorbringen wiirden, dann ist es fast unmoglich fiir uns, je
aufgeweckt zu werden, wenn unser Herz nicht richtig zu Gott steht.
Einen guten Ruf zu haben und ein falsches Herz, das bedeutet, am
Rand der Hélle zu stehen.

Judas nahm einen hohen Rang ein. Er hatte die ausgezeichnete
Ehre, mit des Herrn finanziellen Angelegenheiten betraut zu wer-
den; und dies war im Grunde keine Kleinigkeit. Der Herr, der alle
Arten von Gaben zu gebrauchen weif}, wusste, welche Gabe die-
ser Mann hatte. Er wusste, dass der gedankenlose Eifer des Petrus
den Geldbeutel bald leeren und die Jiingerschaft in grofle Verlegen-
heit bringen wiirde. Hitte er die Kasse dem Johannes anvertraut, so
hitte sich dessen liebevolles Gemiit bald zu unweiser Wohltitigkeit
durch Bettler mit salbungsvoller Zunge hinreiffen lassen. Er hitte
vielleicht sogar das bisschen Geld angewandt, um Alabasterflaschen
zu kaufen, um kostbare Narde auf des Meisters Haupt auszugiefSen.
Er gab den Beutel dem Judas, und der gebrauchte ihn vorsichtig
und klug. Ohne Zweifel war er der Verstindigste und am besten
geeignet, den Posten auszufiillen.

Aber, liebe Freunde, wenn der Meister einige von uns, die Pre-
diger sind, auserwihlt und uns eine sehr ausgezeichnete Stellung
anvertraut, sodass selbst unsere Briider mit Achtung auf uns bli-
cken und uns unsere Mitdiener als Viter in Israel betrachten, wir
aber doch nicht wiedergeboren sind, wir als falsch erfunden wer-
den — wie verdammenswert wird dann unser Ende sein! Welch einen

—eo>- 178 <ee—



Stof§ werden wir dem Herzen der Gemeinde geben, welcher Hohn
wird in der Hoélle sein!

Ihr werdet erkennen, dass der Charakter des Judas dufSerlich sehr
vortrefflich war. Ich stelle nicht fest, dass er sich in irgendeiner
Weise blofgestellt hitte. Nicht der geringste Fleck verunreinigte
seinen sittlichen Charakter, soweit andere das feststellen konnten.
Er war kein Prahler wie Petrus; er war frei von der Ubereilung, die
ruft: »Wenn alle an dir Anstof§ nehmen werden, ich werde niemals
Anstof$ nehmen!«* Er bittet um keinen Platz zur Rechten des Thro-
nes; sein Ehrgeiz ist anderer Art. Er stellt keine miiffigen Fragen.
Der Judas, welcher Fragen stellt, ist nicht der Iskariot. Thomas und
Philippus verlangen oft in tiefe Geheimnisse hineinzusehen, aber
Judas nicht. Er nimmt die Wahrheit an, wie sie gelehrt wird; wenn
sich andere drgern und nicht mehr mit Jesus gehen, so hingt er ihm
treu an, da er goldene Griinde dafiir hat. Er gibt sich nicht der Lust
des Fleisches oder dem hoffirtigen Leben hin. Keiner der Jiinger
hatte ihn im Verdacht der Heuchelei; sie sprachen bei dem Mahl:
»Ich bin es doch nicht, Herr?«’> Sie sagten nie: »Herr, ist es Judas?«

Es ist wahr, Judas hatte seit Monaten gestohlen; aber er ver-
steckte die Abziige so gut, dass er nicht Gefahr lief, von den ehrli-
chen, arglosen Fischern, mit denen er verbunden war, entdeckt zu
werden. Gleich einigen Kaufleuten und Hindlern, von denen wir
gehort haben, konnte er anstindige Prozente abziehen und doch die
Abrechnung genau stimmend machen.

Die Herren, die von Judas gelernt haben, bringen es zuwege, ihre
Rechnungen ganz vortrefflich fiir die Aktiondre vorzubereiten, doch
so, dass fiir sie selbst ein fetter Bissen abfillt, auf den sie sogar noch
den gottlichen Segen herabflehen.

Judas war in dem, was von seinem Leben bekannt war, ein treff-
licher Mann. Er wiirde ohne Zweifel Senator geworden sein, und

74 Matthius 26,33.
75 Matthius 26,22.

—+- 179 <o



da er sehr fromm und reich begabt war, wiirde seine Ankunft in
Kirchen und Kapellen grofle Befriedigung ausgeldst haben. »Was
fur ein verstindiger und einflussreicher Mann!«, sagen die Gemein-
devorsteher. »Ja«, erwidert der Prediger, »was fiir ein Gewinn fiir
unsere Beratungen! Wenn wir ihn fiir ein Amt wihlen kdnnten,
wiirde er von groflem Nutzen in der Gemeinde sein.«

Ich glaube, der Meister wihlte ihn zum Apostel, damit wir nicht
staunen sollten, wenn wir einen solchen Mann als Prediger auf der
Kanzel sehen. Dies sind sehr ernste Angelegenheiten, meine Briider,
lasst uns sie zu Herzen nehmen. Wenn einige von uns einen guten
Namen unter den Menschen haben, so mégen sie sich diese Frage
aufs Herz legen: »Ich bin es doch nicht, Herr?« Vielleicht ist der, der
zuletzt diese Frage stellt, gerade der, der sie zuerst hitte stellen sol-
len.

Und nun lenke ich eure Aufmerksamkeit auf die wirkliche Natur
und Siinde des Judas. Er war ein Mann mit einem Gewissen. Er war
kein Sadduzier, der die Religion iiber Bord werfen konnte; er hatte
starke religiose Neigungen. Er war kein ausschweifender Mann; er
gab nie in seinem Leben zwei Groschen fiir Laster aus — nicht, weil
er das Laster weniger liebte, sondern weil er die zwei Groschen mehr
liebte. Gelegentlich war er freigebig, aber dann war er es mit dem
Geld anderer Leute.

Judas hatte ein Gewissen, denn es war sein Gewissen, das ihn
trieb, sich zu erhidngen. Aber es war ein Gewissen, das nicht regel-
miflig funktionierte; es herrschte nur dann und wann, ruckweise.
Das Gewissen war nicht das leitende Element. Der Geiz hatte die
Oberhand tiber das Gewissen. Er wollte Geld gewinnen. Wenn es
auf ehrliche Art ging, dann war ihm das am liebsten; aber wenn er es
nicht auf ehrliche Art erlangen konnte, dann eben auf andere Weise.

Judas war nur ein kleiner Hindler; seine Gewinne waren nicht
bedeutend, sonst hitte er Christus nicht fiir eine so geringfiigige
Summe verkauft. Dreif$ig Silberlinge waren ein armseliger Preis fiir

—e>- 180 <o



den Meister, aber die kleine Summe war fiir ihn schon grof3. Er war
arm, er hatte sich an Christus angeschlossen in dem Gedanken, dass
dieser bald zum Koénig der Juden proklamiert werden wiirde und
dass er dann ein Edelmann werden und reich sein wiirde. Da er aber
dann feststellte, dass es noch sehr lange dauerte, bis Christus zu sei-
nem Kénigreich kommen wiirde, hatte er nach und nach etwas aus
der Kasse genommen und fiir sich zuriickgelegt. Als er jetzt fiirchtet,
dass er sich in all seinen Traumereien getduscht hat, zieht er sich aus
dem, was er fiir einen groben Irrtum hilt, so gut er kann heraus und
macht dadurch Geld, dass er seinen Herrn verrit.

Briider, ich glaube vollen Ernstes, dass es fiir die Heuchler am
wenigsten Hoffnung gibt, deren Gott das Geld ist. Ihr kénnt einen
Trinker bessern, Gott sei Dank; wir haben viele Beispiele dafiir gese-
hen. Aber ich fiirchte, dass die Zahl derer, die vom Krebs des Geizes
angefressen und errettet wurden, so gering ist, dass man sie auf den
Nagel eines Fingers schreiben konnte. Gott weifs es, welchen Don-
ner ich schon gegen Menschen geschleudert habe, die ganz fiir die
Welt sind und doch vorgeben, Nachfolger Christi zu sein. Was ich
nackten Geiz nennen wiirde, das nennen sie Klugheit, Vorsicht und
Wirtschaftlichkeit. Handlungen, die ich verachten wiirde, begehen
sie und halten ihre Hinde fiir ganz rein und sitzen immer noch
dort, wo Kinder Gottes sitzen, und denken, dass sie in den Himmel
kommen werden.

O ihr Menschen, hiitet euch vor der Geldgier! Es ist nicht Geld
noch der Mangel an Geld, sondern die Liebe zum Geld die Wur-
zel alles Ubels. Nicht das ist schlimm, dass ihr es erwerbt, nicht ein-
mal das ist schlimm, dass ihr es behaltet. Schlimm ist, dass ihr es
liebt, dass ihr es zu eurem Gott macht, dass ihr es als die Hauptsache
betrachtet und nicht die Sache Christi, nicht die Wahrheit Christi
noch ein heiliges Leben mit Christus, sondern dass ihr bereit seid,
um des Gewinnes willen alles zu opfern. Solche Menschen werden
Riesen in der Siinde. Sie werden auf ewig als Zielscheibe hollischen
Gelichters dienen; ihre Verdammnis wird sicher und gerecht sein.

—ee>- I81 <o



Judas liuft nicht ungewarnt ins Verderben

Was tat der Meister an dem Abend, bevor Judas ihn verkaufte? Er
wusch seine Fiile! Welche Herablassung! Welche Liebe! Welches
Vertrauen! Er nahm eine Schiirze und umgiirtete sich und wusch
die Fiile des Judas! Und doch brachten diese Fiile den Judas zu
denen, die Jesus gefangen nahmen!

Erinnert ihr euch, was Jesus sagte, als er Judas Fiile gewaschen
hatte? »Ihr seid rein, aber nicht alle.«”® Welch eine Warnung fiir Judas!
Was konnte deutlicher sein? Dann, als das Mahl kam und sie mit-
einander aflen und tranken, sprach der Herr: »Einer unter euch wird
mich tiberliefern.« Das war wieder deutlich; und ein wenig spéter sagt
er ausdriicklich: »Der ist es, dem ich den Bissen, wenn ich ihn ein-
getaucht habe, geben werde.«”” Welch eine Gelegenheit zur Buf3e!

Judas kann nicht sagen, dass er etwa keinen treuen Prediger
gehabt hitte. Was hitte personlicher sein konnen? Wenn er jetzt
nicht bereut, was ist dann zu tun? Auflerdem sah Judas den tie-
fen Schmerz auf dem Antlitz Jesu, denn es war bald, nachdem er
»im Geiste erschiittert« worden war, dass Judas das Mahl verlief3
und hinausging, um seinen Meister zu verkaufen. Dieses Antlitz,
so voll Kummer, miisste ihn umgewandelt haben. Welche Sprache
hitte donnernder sein konnen als die Worte Jesu: »Wehe aber jenem
Menschen, durch den der Sohn des Menschen iiberliefert wird! Es
wiire besser fir jenen Menschen, wenn er nicht geboren wire.«’® Ex
hatte gesprochen: »Habe ich nicht euch, die Zwolf, auserwihle? Und
von euch ist einer ein Teufel.«’” Nun, wenn dieser Mann nicht auf-
geweckt wurde, als diese Donner tiber seinem Haupte rollten und
die zuckenden Blitze auf seine Person deuteten — was fiir eine Holle
von teuflischer Hartnickigkeit und Schuld muss in seinem Herzen

gewesen sein!
76 Johannes 13,10.
77 Johannes 13,21.26.

78  Matthius 26,24; Markus 14,21.
79 Johannes 6,70.

—e>- 182 <e—



Wenn einige von euch Christus verkaufen, um ihren Laden am
Sonntag offenzuhalten, wenn ihr Christus fiir einen Extralohn ver-
kauft, den ihr durch Betrug verdienen kénnt, wenn ihr Christus um
der zweitausend Euro willen verkauft, die ihr durch einen schur-
kischen Vertrag gewinnen konnt — wenn ihr das tut, so kommt ihr
nicht ungewarnt um.

Ich gehe nicht auf meine Kanzel, um irgendeinem unter euch
zu gefallen. Gott weif§ es: Wenn ich mehr von euren Torheiten
wiisste, so solltet ihr noch deutlicher darauf hingewiesen wer-
den. Wenn ich mehr von den Kniffen im Geschiftsleben kennen
wiirde, so wiirde ich mich nicht scheuen, davon zu sprechen! Aber,
o Mann, ich bitte dich, wende dich — wenn ein solcher hier ist —,
wende dich von diesem Bésen, damit deine Siinde vielleicht noch
ausgetilgt werde.

Lasst uns nun die Handlung selbst betrachten. Judas ging bewusst
in die Versuchung hinein. Er wartete nicht, bis der Teufel zu ihm
kam, er ging dem Teufel entgegen. Er ging zu den Hohenpriestern
und sagte: » Was wollt ihr mir geben?«®

Einer der alten puritanischen Theologen sagt dazu: »Was konn-
ten sie ihm geben? Was brauchte dieser Mann? Er brauchte nicht
Nahrung, nicht Kleidung; er hatte es so gut wie sein Meister und die
anderen Jiinger: Er hatte genug. Er hatte alles, was er brauchte. Aber
er sagt: »Was wollt ihr mir geben?«

Die Religion mancher Leute ist auf diese eine Frage begriindet:
»Was wollt ihr mir geben?« — »Ja, wir wiirden zur Kirche gehen,
wenn dort irgendwelche Almosen verteilt wiirden.« Aber wenn
mehr dadurch zu erhalten wire, dass sie nicht hingingen, so wiir-
den sie auch das tun.

Einige von diesen Leuten sind nicht einmal so weise wie Judas.
Ach, dort driiben ist ein Mann, der wiirde den Herrn schon fiir fiinf

80 Matthius 26,15.

—eo>- 183 <o



Mark verkaufen. Es gibt einige, die Christus fiir das kleinste Silber-
stiick, das bei uns im Umlauf ist, verkaufen wiirden. Sie sind in Ver-
suchung, den Herrn zu verleugnen, in Versuchung, auf unheilige
Art zu handeln, auch wenn der Gewinn so gering ist, dass er nicht
viel einbringen wiirde.

Diese Versuchung tritt an jeden von uns heran. Leugnet es nicht!
Wir alle lieben es, Gewinn zu machen; es ist nur natiirlich, dass wir
es tun. Die Neigung zum Erwerben ist in jedem Herz, und unter
den richtigen Beschrinkungen ist es keine bose Neigung; aber wenn
sie in Streit mit der Treue gegen unseren Meister kommt — und in
einer Welt wie dieser wird sie das oft —, dann miissen wir sie {iber-
winden, oder wir werden zugrunde gehen.

Es kommen Gelegenheiten fiir einige von euch oftmals in der
Woche, bei denen man wihlen muss: Gott oder Gewinn, Christus
oder dreiflig Silberlinge. Und deshalb schirfe ich euch ein: Verlasst
nicht euren Meister, ich bitte euch, wenn auch die Welt ihr Hochs-
tes bieten wiirde, wenn sie auch Annehmlichkeiten auf Annehm-
lichkeiten hiufen und Ruhm, Ehre und Achtung hinzufiigen wiirde.
Es hat schon oft solche Fille gegeben. Menschen, die hierherzukom-
men pflegten, fanden, dass sie im Geschift nicht vorankamen, weil
Sonntag der beste Tag dafiir war. Sie hatten einige gute Gefiihle,
einige gute Eindriicke damals, aber sie haben diese jetzt verloren. Sie
haben sich dem Geschift zugewandt.

Wir haben andere gekannt, die sprachen: »Ja, ich meinte frii-
her, dass ich den Herrn lieb hitte, aber mein Geschift ging so lange
schlecht, wie ich das Haus des Herrn besuchte, darum gab ich meine
Besuche auf.« Judas! Judas! Lass mich dich bei deinem Namen nen-
nen, denn ein solcher bist du. Das ist die Stinde des Abtriinnigen.
Gott helfe dir, sie zu bereuen und nicht zu einem Priester, sondern
zu Christus zu gehen, um ein Bekenntnis abzulegen, damit du noch
errettet werden kannst.

Ihr kénnt feststellen, dass Judas in dem Verkaufen Christi seinem
Meister treu war.

—eo>- 184 <o



»Seinem Meister treu’«, fragt ihr. Ja, sein Meister war der Teufel.
Nachdem er ein Abkommen mit ihm getroffen hatte, fiithrte er es
ehrlich aus. Einige Leute sind immer sehr ehrlich gegen den Teufel.
Wenn sie gesagt haben, dass sie etwas Unrechtes tun wollen, dann
sagen sie, dass sie es tun miissten, weil sie es versprochen hitten, als
wenn ein Eid fiir einen Menschen verbindlich sein kdnnte, wenn es
sich um etwas Unrechtes handelt.

»Ich will nie wieder in dieses Haus gehenl«, haben einige gesagt,
und nachher haben sie gesprochen: »Ich wiinschte, ich hitte das
nicht gesagt.« War es etwas Unrechtes? Was ist euer Eid dann
wert? Es war ein Eid, der dem Teufel geschworen wurde. Was war
das torichte Versprechen anders als ein dem Satan gegebenes Ver-
sprechen? Wollt ihr ihm treu sein?

Ach, wollte Gott, ihr wirt dem Herrn Jesus treu! Mochten wir
Christus so treu sein, wie Satans Diener es ihrem Herrn sind!

Judas verriet seinen Meister mit einem Kuss. Das ist so, wie die
meisten Abtriinnigen es tun: Sie verraten immer mit einem Kuss.
Habt ihr je ein gottloses Buch gelesen, das nicht mit einem tiefen
Respekt vor der Wahrheit begann? Ich nie. Selbst die neueren, von
Theologen geschriebenen beginnen so. Sie verraten den Sohn des
Menschen mit einem Kuss. Die am frommsten aussehenden Leute
sind oft die Scheinheiligsten der Welt.

Wir schlieflen mit der Reue des Judas. Er bereute; aber es war die
Reue, die den Tod bewirke. Er legte ein Bekenntnis ab, aber nicht mit
Riicksicht auf die Tat selbst, sondern nur mit Blick auf ihre Folgen.
Es tat ihm sehr leid, dass Christus verurteilt wurde. Etwas schlum-
mernde Liebe, die er einst fiir seinen Meister hatte, wachte auf, als er
sah, dass er verurteilt wurde. Er hatte vielleicht nicht gedacht, dass
es dahin kommen wiirde. Er mag die Hoffnung gehabt haben, dass
er ihnen entgehen wiirde, und dann hitte er seine dreiflig Silber-
linge behalten und ihn nochmals verkaufen kénnen.

Vielleicht dachte Judas auch, dass sich Jesus durch irgendeine

—eo>- 185 —<ee—



wunderbare Machtentfaltung aus ihren Hinden befreien oder das
Kénigtum proklamieren wiirde, und dann hitte er selbst nur dieses
sehr gesegnete Ergebnis beschleunigt.

Freunde, jeder, der Folgen bereut, bereut nichts. Der Spitzbube
bereut den Galgen, aber nicht den Mord. Das ist keine Reue. Das
menschliche Gesetz muss natiirlich die Strafe nach den Folgen der
Siinde bemessen, aber Gottes Gesetz tut das nicht.

Stellen wir uns einen Bahnwirter an einer Eisenbahnstrecke
vor, der seine Pflicht vernachlissigt. Es passiert ein Zugungliick,
und Menschen werden getotet. Nun, dieser Mann ist wegen sei-
ner Sorglosigkeit schuldig. Aber dieser Warter hat vielleicht hiu-
fig schon seine Pflicht vernachlissigt; kein Ungliick ist daraus ent-
standen, und er ist nach Hause gegangen und hat gesagt: »Oh, ich
habe kein Unrecht getan.« Nun, das Unrecht ist niemals nach dem
Unfall zu bemessen, sondern nach der Sache selbst; und wenn du
eine Siinde begangen hast und unentdeckt davongekommen bist, so
ist das ebenso schindlich in Gottes Augen. Wenn du Unrecht getan
hast, und die Vorsehung hat die natiirliche Folge des Unrechts ver-
hiitet, so hat Gott die Ehre davon, aber du bist so schuldig, als
wenn deine Siinde von all ihren Folgen begleitet gewesen wire und
die ganze Welt in Flammen gesetzt hitte. Messt niemals die Stinde
nach ihren Folgen, sondern bereut sie nach dem, was sie in sich
selbst ist.

Obwohl Judas nur um der Folgen willen traurig war, geriet er
doch in Gewissensangst. Er suchte einen Baum, befestigte einen
Strick daran und erhingte sich. Aber in seiner Hast erhingte er sich
so schlecht, dass der Strick zerriss. Er fiel in einen Abgrund, und wir
lesen, dass dort seine Eingeweide ausgeschiittet wurden. Er lag da
als eine verstiimmelte Leiche am Fuf§ einer Klippe, ein Grauen fiir
jeden Voriibergehenden.

Wer ein Gewerbe aus der Gottseligkeit macht — wenn so jemand
dies liest —, der mag vielleicht nicht wie Judas enden, aber er nehme
diese Lehre zu Herzen.

—ee>- 186 ~<ee—



Keach®, mein ehrwiirdiger Vorginger, erzihlt in einem seiner
Predigtbinde von dem Tod eines John Child. Dieser war ein Pre-
diger in einer Freikirche. Um des Gewinnes willen und um eine
Stelle zu bekommen, handelte er wider sein Gewissen und trat zur
bischoflichen Kirche iiber. Er handelte weiter wider sein Gewissen,
indem er Kinder besprengte und all die anderen Zeremonien der
Kirche ausfithrte. Zuletzt tiberfielen ihn wegen seiner Handlungen
solche Schrecken, dass er seine Stelle aufgab und krank wurde; und
seine Schwiire, Listerungen und Fliiche auf dem Sterbebett waren
etwas so Schreckliches, dass sich alle dariiber verwunderten.

Keach schrieb einen ausfiihrlichen Bericht dariiber, und viele gin-
gen hin und versuchten, den Mann zu trésten. Aber er sagte immer
wieder: »Geht fort! Geht fort! Es niitzt nichts, ich habe Christus ver-
kauft!«

Ihr kennt auch den furchtbaren Tod von Franz Spira®. In der
ganzen Literatur gibt es nichts so Schreckliches wie den Tod von
Spira. Der Mann hatte die Wahrheit gekannt; er stand gut unter
den Reformatoren; er war ein Gelehrter und allem Anschein nach in
gewissem Mafd ein treuer Mann. Aber er ging zur romischen Kirche
zuriick; er wurde abtriinnig. Und dann, als sein Gewissen erweckt
war, floh er nicht zu Christus, sondern sah auf die Folgen anstatt auf
die Stinden. Als er sah, dass die Folgen nicht geindert werden konn-
ten, vergaf$ er, dass Siinden vergeben werden konnen, und starb in
der furchtbarsten Angst.

Moge der Herr jetzt Erbarmen mit uns haben und unsere Herzen
erforschen! Alle, die da sagen: »Wir brauchen diese Predigt nicht,
sind wahrscheinlich solche, die sie am nétigsten haben. Wer sagen
wird: »Gut, wir haben keinen Judas unter uns«, ist wahrscheinlich
selbst ein Judas. Erforscht euer Herz; kehrt jede Falte ans Licht, seht

81 Benjamin Keach (1640—1704), von 1668 bis 1704 Pastor der New Park Street Chapel in London, in der
auch Spurgeon spiter predigte.

82 John Bunyan (1628—1688), Autor von The Pilgrim’s progress (dt. »Die Pilgerreise«), berichtet in seinem
Buch Grace abounding (dt. »Gnadenfiille«) von einem Mann namens Franz Spira, der unter Druck der
mittelalterlichen Inquisition seinem Glauben abschwor und danach in tiefe Verzweiflung fiel.

—eo>- 187 <ee—



in jedem Winkel eurer Seelen nach, ob euer Glaube an Christus, an
seine Wahrheit und an Gott echt ist oder ob er ein Bekenntnis ist,
das ihr aufrecht haltet, weil es exch aufrecht hilt. Der Herr erforsche
und priife uns und lasse uns unseren Weg erkennen!

Und nun zum Schluss: Es ist ein Heiland da, und dieser Heiland
ist willig, uns jetzt anzunehmen. Wenn ich nicht ein Heiliger bin,
so bin ich doch ein Siinder. Wiirde es nicht am besten fiir uns alle
sein, wiederum zur Quelle zu gehen? Mége sich jeder von uns aufs
Neue priifen und sprechen: »Herr, du weif$t, was ich bin. Ich weif$
es selbst nicht, aber wenn es nicht recht mit mir steht, so mache du
es recht; und wenn es recht ist, so erhalte es so. Ich habe mein Ver-
trauen auf dich gesetzt. Bewahre mich um deiner selbst willen.«

—ee>- 188 <ee—



Aex VeZFeex

»Und sogleich, wihrend er noch redete, krihte der Hahn.
Und der Herr wandite sich um und blickte Petrus an;
und Petrus erinnerte sich an das Wort des Herrn, wie er zu ihm
gesagt hatte: Ehe der Hahn heute kriht, wirst du mich dreimal
verleugnen. Und er ging hinaus und weinte bitterlich«

(Lukas 22,60-62).

4 S ~

Petrus hatte einen tiefen Fall getan. Er hatte seinen Meister verleug-
net, ihn wiederholt verleugnet, ihn mit Schwiiren verleugnet, ihn
verleugnet, wihrend sein Meister geschlagen und falsch angeklagt
wurde. Er hatte ihn verleugnet, obwohl er Apostel war, obwohl
er erklirt hatte: »Wenn alle an dir Anstof$ nehmen werden, ich
werde niemals Anstof$ nehmen.«®® Er meinte, dass er nie straucheln
konnte; und gerade deswegen fiel er sehr tief. Ein hochmiitiger Sinn
geht dem Fall voraus.

O dass wir auf die Wurzeln bitterer Friichte sihen und sie zer-
storten! Wenn Vermessenheit heute auf dem Boden unseres Her-
zens bliitht, so werden wir bald die bése Frucht sehen, die daraus
folgt. Vertrauen auf unsere Charakterfestigkeit, Tiefe der Erfahrung,
Klarheit der Einsicht oder Reife in der Gnade wird uns zuletzt zu

83 Matthius 26,33.

—eo>- 189 —<ee—



einem schmihlichen Fall bringen. Wir miissen uns entweder selbst
verleugnen — oder wir werden unseren Herrn verleugnen.

Die Ursache der Verleugnung des Petrus war Feigheit. Er schimte
sich in der Gegenwart einer Magd. Er konnte es nicht ertragen, als
ein Nachfolger des Galilders bezeichnet zu werden. Er wusste nicht,
was darauf folgen konnte. Er sah seinen Herrn ohne einen Freund
und hatte den Eindruck, es sei eine verlorene Sache; er wollte sich
nicht linger zu ihm bekennen.

Wer hitte gedacht, dass Petrus als Feigling handeln wiirde! Doch
die Feigheit folgt der Prahlerei auf den Fersen. Wer denkt, dass er
gegen die ganze Welt fechten kann, wird der erste sein, der davon-
lduft.

Seine Siinde entstand auch aus einem Mangel an Wachsam-
keit. Sein Meister hatte zu ihm gesprochen: »Vermochtest du nicht
eine Stunde mit mir zu wachen?@ Der Herr sprach mehrmals zu
ihm: »Wacht und betet, damit ihr nicht in Versuchung kommt.«®
Diese Worte wurden mit grof8er Eindringlichkeit wiederholt, denn
sie waren sehr notig. Aber Petrus hatte nicht gewacht, er hatte sich
die Hinde gewdrmt. Er betete nicht; er fithlte sich zu stark, um zu
besonderem Gebet getrieben zu werden.

Als Petrus zum ersten Mal seinen Meister verleugnete, krihte ein
Hahn. Petrus muss dieses Krihen gehort haben, sonst hitte er das
nicht den Evangelisten mitgeteilt, die es berichteten. Doch obwohl
er es horte, gab er denen ein Beispiel, die Ohren haben, aber nicht
héren. Man hitte denken sollen, dass die Warnung sein Gewissen
getroffen hitte, aber sie tat es nicht. Als der Hahn dann zum zweiten
Mal krihte, nachdem Petrus den Herrn dreimal verleugnet hatte,
wire er vielleicht immer noch nicht aus seinem furchtbaren Schlum-
mer aufgewacht, wenn ihn der Herr Jesus nicht angeblickt hitte.

Gott bewahre uns vor diesem Geist des Schlummers, denn er
ist duflerst gefihrlich. Petrus war unter dem grisslichen Einfluss

84 Markus 14,37.
85 Markus 14,38.39.

—+#> 190 ~<ee—



Satans, denn es war eine Nacht, in der die Michte der Finsternis
besonders titig waren. »Dies ist eure Stundex, sprach Jesus, »und die
Gewalt der Finsternis.«* Derselbe Feind, der den Heiland erfolg-
los angriff — denn er sprach: »Der Fiirst dieser Welt kommt und hat
nichts in mir«®” —, griff Petrus mit traurigem Erfolg an. Der Bose
hatte etwas an Petrus; er fand es bald heraus. Die Funken von Satans
Stein und Stahl fielen auf unseren Herrn wie auf Wasser; aber das
Herz des Petrus war wie Zunder, und als die Funken fielen, fanden
sie dort Nahrung.

O dass wir bewahrt blieben vor den Angriffen Satans! Ein Mensch
gewinnt nie etwas vom Teufel, selbst wenn er ihn tiberwindet. Ihr
werdet feststellen, dass ihr aus dem Kampf mit ihm, selbst wenn ihr
entrinnt, nur mit Schrammen und Wunden herauskommt, deren
Narben ihr bis zum Tod tragen werdet.

»Die ganze Zeit iiber«, sagt Bunyan, »wihrend Christian mit
Apollyon focht, lichelte er nicht ein einziges Mal.«* Oh nein, es
ist nicht zum Licheln, wenn uns der Erzfeind anfillt. Er ist ein
solcher Meister in der grausamen Kunst, die Seele zu verwunden,
dass jeder Streich trifft. Er kennt unsere jetzigen schwachen Stel-
len, er bringt uns unsere vergangenen Irrtiimer in Erinnerung, und
er malt in den schwirzesten Farben unser kiinftiges Elend und sucht
so unseren Glauben zu vernichten. Alle seine Pfeile sind feurig. Es
gehort die ganze Kraft eines Menschen dazu und noch sehr viel
mehr, die schlauen und grausamen Hiebe Satans abzuwehren. Das
Schlimmste ist, dass er, wie bei Petrus, einen Zauber {iber die Men-
schen wirft, sodass sie gar nicht erst kimpfen, sondern sich ihm als
leichte Beute ausliefern.

Unser Heiland sprach zu Petrus: »Simon, Simon! Siehe, der Satan
hat begehrt, euch zu sichten wie den Weizen. Ich aber habe fiir dich

gebetet, damit dein Glaube nicht authére.«* Petrus war ebenso sehr
86 Lukas 22,53.
87 Johannes 14,30.

88  Aus: Bunyan, John (1678). The Pilgrim’s Progress (dt. »Die Pilgerreise«).
89 Lukas 22,31.32.

—- 191 <e—



der Macht Satans ausgesetzt wie das Korn der Schaufel dessen, der
es sichtet. Er wurde in diesem Sieb auf und ab geworfen und ging so
unter Schwiiren und Fliichen von Feigheit zu klaren Verleugnungen

seines Meisters {iber.

Ich mochte in dieser Predigt hauptsichlich tiber die Wieder-
herstellung des Petrus sprechen. Petrus wurde niedergeworfen,
aber auch bald wieder aufgerichtet. Ein Schriftsteller sagt, diese
Geschichte sollte eher »die Wiederherstellung des Petrus« als »der
Fall des Petrus« genannt werden. Sein Fall war bald voriiber; er
war wie ein kleines Kind, das Gehen lernt und kaum auf dem
Boden liegt, wenn ihm seine Mutter schon wieder aufhilft. Er
verharrte nicht in der Siinde wie David, der monatelang ohne
Bufle blieb, sondern es war ein rasches Wort von einem Mann,
der durch eine plétzliche Versuchung umgeworfen wurde, und es
folgte eine schnelle Bufle darauf. Seine Wiederherstellung wollen
wir jetzt betrachten.

Sie wurde durch zwei duf$ere Mittel bewirkt. Ich denke gern an
die seltsame Verbindung, die uns hier begegnet: das Krihen des
Hahns und der Blick des Herrn. Wenn ich hier predige, muss ich
fast bei dem Gedanken licheln, dass Gott durch mich eine Seele
retten konnte. Ich sehe in diesem armen Hahn ein passendes Bild
von mir. Mein Predigen ist ein armseliges Krihen. Aber wie sich des
Meisters Blick mit dem Krihen des Hahns verband, so hoffe ich,
wird er meine schwache Predigt begleiten.

Das nichste Mal, wenn du versuchst, eine Seele fiir Christus zu
gewinnen, sage zu dir selbst: »Ich kann es nicht tun; ich kann ein
hartes, aufrithrerisches Herz nicht schmelzen, aber dennoch will
mich der Herr gebrauchen — und wenn sich der Blick des Herrn
mit meinen schwachen Worten verbindet, so wird das Herz schmel-
zen. Krihe nur weiter, armer Vogel; wenn Jesus blickt, wihrend du
krihst, so wirst du nicht vergeblich krihen, sondern du wirst das
Herz des Petrus brechen.« Christus hat alle Ehre und umso mehr

—ee> 192 44—



Ehre, wenn er durch geringe Mittel wirkt. Ich hoffe, heute wird eine
Verbindung zwischen der Schwachheit des Predigers und der Kraft
des Heiligen Geistes da sein, sodass steinerne Herzen gebrochen
werden und Gott verherrlicht wird.

Wir wollen zuerst auf den Herrn sehen, der Petrus anblickte, und
zweitens den Blick sehen, mit dem der Herr Petrus ansah. Drittens
lasst uns Petrus sehen, den der Herr ansah.

Seht den Herrn, der Petrus anblickt

Konnt ihr ihn euch vorstellen, dort in der Halle, vor dem Hohen-
priester und dem Hohen Rat? Petrus ist in dem unteren Teil des
Palastes und wirmt sich die Hinde am Feuer. Konnt ihr sehen, wie
sich der Herr Jesus umwendet und seine Augen fest auf seinen irren-
den Jiinger richtet? Was seht ihr in diesem Blick?

Ich sehe in diesem Blick zuerst etwas, was mich ausrufen lisst: Welch
eine sorgende Liebe! Jesus ist gebunden, er wird angeklagt, man hat
ihn soeben ins Gesicht geschlagen — aber seine Gedanken sind bei
dem irrenden Petrus. Thr miisst all euren Verstand zusammenneh-
men, wenn ihr vor grausamen Richtern steht und auf falsche Ankla-
gen zu antworten habt. Es ist umso schwerer fiir euch, wenn ihr nie-
mand habt, der euch beisteht oder fiir euch zeugt. Es ist natiirlich,
dass zu solcher Stunde all eure Gedanken mit euren eigenen Leiden
und Sorgen beschiftigt sind. Es wiire nicht zu tadeln gewesen, wenn
der Herr seine Gedanken nur auf seine personlichen Leiden gerich-
tet hitte. Aber unser treuer Meister denkt an Petrus, sein Herz wen-
det sich zu seinem Jiinger. An Petrus dachte der Erloser, als er selbst
verspottet und geschmiht wurde.

Gelobt sei sein teurer Name! Jesus hat immer ein Auge fiir sein
Volk, ob er in seiner Schmach oder in seiner Herrlichkeit ist. Jesus
hat immer ein Auge fiir die, fiir die er sein Blut vergoss. Obwohl er

—+#>- 193 <ee—



jetzt in der Herrlichkeit regiert, blickt er doch bestindig auf die Sei-
nen; er hat Freude an ihnen, und sein Auge wacht tiber ihnen. Es
war kein Atom von Selbstsucht in unserem Heiland. »Andere hat er
gerettet, sich selbst kann er nicht retten.«”® Er sah auf andere, aber
nie auf sich selbst. Ich sehe also in dem Blick unseres Herrn eine
wunderbare Liebe.

Ich stelle weiter fest: Welch eine grenzenlose Herablassung! Wenn
unseres Herrn Auge an jenem Tag zu dem »anderen Jiinger«, der dem
Hohenpriester bekannt war, gewandert wire oder wenn er einige
der Diener des Hauses erblickt hitte, wiren wir nicht so erstaunt
gewesen. Aber als sich Jesus umwendet, blickt er auf Petrus — den
Mann, von dem wir augenblicklich unser Gesicht abgewandt hit-
ten, nachdem er sich so elend betragen hat. Er hatte sehr schmach-
voll und grausam gehandelt, und doch suchte ihn des Meisters Auge.

Wenn diese Predigt ein Mann hort, der sich dem Teufel nahe ver-
wandt fiihlt, so bitte ich den Herrn, ihn zuerst anzusehen. Wenn du
das Gefiihl hast, dass du alles Gute von dir geworfen und den Herrn
verleugnet hast, so betrachte doch die erstaunliche Barmherzigkeit
des Herrn. Wenn du einer von den Seinen bist, so wird dich sein
mitleidsvolles Auge herausfinden; denn sogar jetzt folgt es dir wie
der Hagar, als sie rief: »Du bist der Gott des Schauens!«”!

Als ich zum ersten Mal erkannte, dass mich der Herr mitten in
meiner Siinde mit Liebe angeschen hat, da schien es mir zu wunder-
bar. Er, den die Himmel anbeten, vor dessen Auge das ganze Welt-
all wie eine Landkarte ausgebreitet liegt, geht doch an allen Herr-
lichkeiten des Himmels voriiber, um seinen Blick auf ein verirrtes
Schaf zu richten und es in grofSer Barmherzigkeit zur Herde zuriick-
zubringen. Dass der Herr der Herrlichkeit einen Jiinger ansieht, der
ihn verleugnet, ist grenzenlose Herablassung!

90 Matthius 27,42; Markus 15,31.
91 1. Mose 16,13.

—eo> 194 ~<e—



Aber dann wiederum: Welch eine Weisheit sehe ich hier! »Der
Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Er wusste am bes-
ten, was zu tun sei. Er sprach nicht zu ihm, sondern sah ihn ein-
fach nur an. Er hatte frither zu ihm gesprochen, und diese Stimme
hat ihn zum Menschenfischer berufen; er hatte ihm frither die Hand
gereicht und ihn gerette, als er zu sinken begann. Aber diesmal gibt
er ihm weder Stimme noch Hand, sondern das, was jetzt notig war:
Er richtet sein Auge auf ihn. »Der Herr blickte Petrus an.«

Wie weise wihlt Christus stets die Art, in der er seine Liebe aus-
driickt und unser Bestes wirkt! Wenn er dort zu Petrus geredet hitte,
so wiirde ihn der Pobel angegriffen oder mindestens Bemerkungen
tiber den Schmerz des Meisters und die Verleugnung des Jiingers
gemacht haben. Aber unser gnidiger Herr wird nie unnotigerweise
die Fehler seiner Erwihlten blof3stellen. Vielleicht hitten Worte nie
alles das ausdriicken konnen, was in diesem Blick des Erbarmens
lag. Unser Heiland brauchte die vorsichtigste, die umfassendste,
die niitzlichste Art, zu dem Herzen seines verirrten Nachfolgers zu
reden.

Wenn ich wieder an diesen Blick denke, bin ich gezwungen zu
rufen: Welch gottliche Kraft zeigt sich hier!

Liebe Freunde, dieser Blick wirkte Wunder. Ich predige zuwei-
len mit meiner ganzen Seele einem »Petrus«, aber ach, obwohl ihm
meine Predigt gefillt, vergisst er sie. Ich habe gesehen, dass »Petrus«
ein gutes Buch las, voller Ermahnungen, und wenn er es durchgele-
sen hatte, machte er das Buch zu und legte sich schlafen. Ich erin-
nere mich an meinen »Petrus«, als er seine Frau verlor, und man
hitte denken sollen, es wiirde ihn bewegt haben; und das tat es
auch, er war traurig. Dennoch ging er nicht zum Herrn zuriick, den
er verlassen hatte, sondern verharrte in seinem Zustand.

Ihr seht also, wie unser Herr das mit einem Blick fertigbringt,
was wir mit einer langen Predigt nicht vermégen, was der gewal-
tigste Schriftsteller nicht durch Hunderte von Seiten tun kann und

—+#>- 19§ <o



was die Triibsal nicht mit ihrem schwersten Schlag bewirken kann.
Er blickte, und Petrus weinte bitterlich.

O die Macht des Herrn Jesus Christus! Wenn er solche Macht
hatte, als er gebunden vor seinen Ankligern stand, wie ist seine
Macht erst jetzt, wo er vollkommen erretten kann, die durch ihn zu
Gott kommen!

Der Sohn Gottes sah Petrus an! Der Text braucht nicht den
Namen Jesus, sondern sagt ausdriicklich: »Der Herr wandte sich um
und blickte Petrus an.«

Ich mochte euch bitten zu beachten, welch praktische Lehren
sich hier zeigen. Du bist ein christlicher Mann oder eine christliche
Frau, du bist durch gottliche Gnade vor einer entehrenden Siinde
bewahrt geblieben. Danke Gott, dass es so ist. Ich darf wohl sagen,
wenn du in dein Inneres blickst, so findest du viel, dessen du dich
zu schimen hast; aber doch bist du vor offenen Siinden bewahrt
geblieben.

Ach, einer deiner Freunde hat sich entehrt: Er war noch vor kur-
zer Zeit Glied der Gemeinde, aber er ist schmachvoll abgewichen.
Du kannst seine Siinde nicht entschuldigen; im Gegenteil, du bist
gezwungen, groflen Unwillen {iber seine Torheit, seine Unwahrheit,
seine Schlechtigkeit zu empfinden. Er hat die Feinde des Herrn zur
Listerung veranlasst und der Sache der Gerechtigkeit Schaden zuge-
tugt.

Nun weif$ ich, was sich in dir regen wird. Du wirst geneigt sein,
die Bekanntschaft mit ihm abzubrechen, ihn ganz zu verleugnen
und ihn kaum noch anzusehen, wenn du ihm auf der Strafe begeg-
nest. Dies ist die Weise der Menschen, aber nicht die Weise Jesu. Ich
beschwore dich, handle nicht in einer Christus so unihnlichen Art!
»Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Wollen ihn seine
Diener nicht ansehen?

Du bist nicht so vollkommen wie dein Herr, bist nur ein armes,
siindiges Geschopf gleich deinem gefallenen Bruder. Bist du zu stolz,
den Gefallenen anzusehen? Willst du nicht versuchen, ihn zuriick-

—ee> 196 <ee—



zubringen? Das Schlimmste, was du einem Riickfilligen tun kannst,
ist, ihn fallen zu lassen. Deine Pflicht ist, einem solchen »im Geist
der Sanftmut« zurechtzuhelfen, »wobei du auf dich selbst siehst,
dass nicht auch du versucht werdest«*2.

O Briider und Schwestern, unsere FiifSe wiren auch beinahe aus-
geglitten. Wenn wir auf unser sicheres Stehen stolz sind, so kann
der Herr wohl um unserer Eitelkeit willen mit uns ziirnen und mag
mit Recht sprechen: »Wie kann ich diesen Stolz dulden? Ich habe
viel Sorge fiir diesen Mann getragen und iiber ihn gewacht, um ihn
vor der Siinde zu bewahren, und nun rechnet er sich den Verdienst
dafiir zu und spielt den groflen Mann und bildet sich ein, er werde
verunreinigt, wenn er sich mit meinen armen, verirrten Kindern
verbindet.«

Was ist schlimmer in den Augen Gottes: der plotzliche Siinden-
fall oder der lang andauernde Stolz, der sich in der Gegenwart des
Herrn rithmt und verichtlich auf Irrende blicke?

Es ist nicht meine Aufgabe, Siinde zu messen, aber ich mochte
euch diese klare Pflicht einschirfen: Weil unser Herr und Meister
den riickfilligen Petrus ansah, so lasst uns unsere irrenden Briider
auch aufsuchen.

Noch eine Lehre: Beachtet, was fiir ein himmlischer Trost darin liegt:
»Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Ja, Jesus sieht
auch den Siinder an.

Die Lehre von Gottes Allwissenheit wird weit 6fter auf eine harte
als auf eine trostliche Weise dargestellt. Habt ihr nie eine Predigt
tiber »Du bist der Gott des Schauens« gehért, deren Kern war: »Des-
halb zittert und fiirchtet euch«? Das ist keine rechte Auslegung des
Textes, denn Hagar rief diese Worte, weil der Herr eingegriffen und
ihr geholfen hatte, nachdem sie von ihrer Herrin geflohen war. Es

war ihr ein Trost, dass sie den gesehen hatte, der sie ansah.

92 Galater 6,1.

—+#>- 197 <o



Es ist wahr, Siinder, dass Gott deine Siinde gesehen hat. Aber es
ist auch wahr, dass er Erbarmen mit dir hat, wenn er dein Verderben,
dein Elend, deine Traurigkeit sieht. Er blickt auf deine Siinde, um
sie wegzunehmen und dich zu reinigen. Wie der Herr Petrus ansah,
so sieht er dich an. Er hat dir nicht den Riicken zugekehrt; er hat
den Blick des Mitleids nicht von dir abgewandt. Er sicht bis auf den
Grund deines Herzens und sieht alle deine Gedanken. Du brauchst
nicht umherzugehen und Gott zu suchen: Er sieht dich jetzt an. Er
ist nicht ferne von einem jeglichen unter uns; er ist innerhalb deines
Gesichtskreises. Du sollst auf ihn blicken. Und wenn du es tust, so
werden deine Augen den seinigen begegnen.

Ich meine, wir haben aus diesem kurzen Blick auf den Herrn, der
Petrus ansah, viel entnommen. Ich zweifle nicht, dass wir, wenn wir
mehr Zeit und mehr Einsicht hitten, noch groflere Dinge als diese
sehen wiirden.

Seht den Blick des Herrn!

Dieser Blick frischte das Gedichtnis des Petrus auf. »Der Herr
wandpte sich um und blickte Petrus an.«

Welch ein Anblick muss es fiir Petrus gewesen sein! Unsers Meis-
ters Antlitz war in dieser Nacht rot von blutigen Striemen. Sein Kor-
per war abgezehrt, seine Augen waren miide vom Mangel an Schlaf,
und seine ganze Erscheinung war ein Bild des Leidens. Wenn je
ein Bild des Schmerzensmannes hitte gezeichnet werden sollen, so
miisste es eigentlich diesen Augenblick festhalten, wo sich der Herr
umwandte und Petrus ansah.

Beim Fackellicht und der flackernden Flamme des Feuers im
Hofe vor der Halle des Kajaphas sah Petrus einen Mann stehen, des-
sen Blick nie wieder aus seiner Seele schwinden konnte. Er sah den
Mann, den er liebte, wie er ihn nie zuvor gesehen hatte. Dies war
der, der ihn zum Menschenfischer berufen hatte, als er beim Fischen

—ee>- 198 <ee—



war. Es war der, der ihn das Netz auszuwerfen befahl und ihn eine
unglaubliche Menge Fische fangen lieff, sodass das Boot zu sinken
begann und er ausrief: »Geh von mir hinaus, denn ich bin ein siin-
diger Mensch, Herr!«*® Es war der, der ihn auf dem Wasser gehen
lieff und zu anderen Zeiten Wind und Wetter bedrohte und Tote
auferweckt hatte. Es war der, mit dem Petrus auf dem Berg der Ver-
klirung gewesen war. Obwohl das Gesicht Jesu mit Blut beflecke
war, konnte Petrus doch sehen, dass es derselbe Herr war, mit dem
er drei Jahre lang vertraut zusammengelebt hatte.

Alles das muss in einem Augenblick die Seele des Petrus durch-
zuckt haben. Ich wundere mich nicht, dass er in der Erinnerung
daran hinausging und bitterlich weinte. Er liebte seinen Herrn wirk-
lich. Seine Verleugnung war keine Verleugnung des Herzens, son-
dern der Zunge, und als der Mann, an den er geglaubt hatte, vor
seine Seele trat, brach sein Herz in tausend Stiicke vor Traurigkeit
dariiber, dass er einen solchen Freund verleugnet hatte. Ja, dieser
Blick erweckte tausend Erinnerungen, und sie forderten das aufrich-
tige Herz des Petrus auf, seine Schwachheit zu bereuen.

Auflerdem war dieses Umwenden des Meisters eine besondere
Erinnerung an seine warnenden Worte: »Ach, Petrus, sagte ich dir
nicht, es wiirde so sein? Du sprachst: »Wenn alle an dir Anstof§ neh-
men werden, ich werde niemals Anstoff nehmen.« Sagte ich dir
nicht, dass du mich, ehe der Hahn kriht, dreimal verleugnen wiir-
dest?« Kein Vorwurf wurde laut, und doch hat das milde Auge des
Herrn dem Petrus seine Torheit und des Meisters tiberlegene Weis-
heit enthiillt.

Hier sah Petrus seinen eigenen Charakter und seines Herrn
Scharfblick. Es war eine Weissagung gewesen. Wie alle anderen
Weissagungen wurde sie verstanden, nachdem sie erfillt war. Wir
lesen, dass Petrus an die Worte Jesu dachte, als er zu ihm sagte:
»Ehe der Hahn heute kriht, wirst du mich dreimal verleugnen!« Es

93 Lukas s,8.

—+#>- 199 <o



ist also klar, dass unseres Herrn Blick eine besondere Mahnung an
seine fritheren Worte war. Er erweckte und erinnerte den Petrus und
lief} ihn sehen, wie toricht und wie unentschuldbar sein Fehler war.

Sicher war es auch eine Mahnung an das Herz des Petrus. Ich
bat euch vorhin, beim Lesen des Kapitels zu beachten, dass die
Geschichte von Petrus mit der Erzihlung der Leiden unseres Herrn
verwoben ist. Sie ist so verwoben, weil sie einen wesentlichen Teil
dieser Leiden ausmacht. Wir miissen sie nicht als ein zufilliges
Ereignis betrachten; sie war ein Teil der Schmerzen, die er zu tragen
hatte, als er an unserer Stelle stand.

»Schlage den Hirten, und die Herde wird sich zerstreuen.«** Die-
ses Zerstreuen der Schafe, von dem Petrus ein bemerkenswertes Bei-
spiel ist, war eine der bitteren Zutaten zu den Schmerzen unseres
Erlssers. »Meine Lieben und meine Genossen stehen fernab von
meiner Plage«”, ist seine Klage in Psalm 38. Als sich der Heiland
dem Petrus zeigte, Linien des Kummers tief in sein Gesicht einge-
graben, schien er ihm zu sagen: »Kannst du mich jetzt verleugnen?
Ich bin fiir dich gebunden, und du verleugnest mich?«

Der Herr konnte Petrus nicht ansehen, ohne eine starke Bewe-
gung in dem Herzen des schwachen Jiingers zu erzeugen, der sich
jetzt in einem so traurigen Zustand befand. Dieser Blick beriihrte
sehr zarte Saiten. Kein einziges Wort der Mahnung war nétig; der
Blick geniigte, die Tiefen der Seele des Petrus aufzuriihren.

Was sagte dieser Blick hauptsichlich? Als ich das tiberlegte, kam
mir folgender Gedanke: Als der Herr Petrus ansah, frischte er sein
Gedichtnis auf und richtete eine Mahnung an sein Gewissen, aber
dennoch offenbarte er vor allem seine Liebe. Wenn es mir gestat-
tet ist, demiitig und ehrfurchtsvoll zu lesen, was auf meines Meis-
ters Angesicht geschrieben stand, so denke ich, war es dies: »Und
doch liebe ich dich, Petrus, ich liebe dich von ganzem Herzen. Du

94 Sacharja 13,7.
95 DPsalm 38,12.

—¢6>- 200 <o—



hast mich verleugnet, aber ich sehe dich immer noch fiir einen der
Meinen an. Ich kann dich nicht aufgeben. Ich habe dich je und je
geliebt und dir trotz deines schlechten Betragens nicht den Riicken
zugekehrt. Sieh, ich blicke freundlich auf dich und sehe voraus, dass
du mir noch dienen wirst. Verzweifle nicht, Petrus, denn ich will
dich wieder aufnehmen, und du sollst mich verherrlichen.«

Wenn ich daran denke, was mein Herz am chesten brechen
wiirde, wenn ich meinen Herrn verleugnet hitte, so scheint es mir
das zu sein, wenn er zu mir spriche: »Trotz deiner Stinde liebe ich
dich immer noch.« Die Liebe ist der grofle Herzensbrecher. Unver-
dnderliche Liebe ist jener gottliche Hammer, der den Felsen in Stii-
cke zerschligt. Wenn ein Mensch sein Herz noch so sehr gegen Gott
verhirtet hat, so kann ihn doch die allmichtige Liebe Jesu erreichen.
Wer kann dem Zauber unwandelbarer Liebe widerstehen? Schirfer
als ein Schwert ist ein Blick der Liebe. Glithender als Kohlen sind
die Flammen der Liebe.

Ich freue mich dariiber, dass mein Herr seine Verirrten zuriick-
bringen wird. O ihr, die ihr gern zu ihm zuriickkehren méchtet,
lasst euch ermuntern! Gott »wird nicht immer rechten und nicht in
Ewigkeit nachtragen«®®. Diese Lehre gewinnt die Menschen zuriick.
Es gibt Gottlose, die diese Lehre missbrauchen, um in der Siinde
zu verharren, aber deren Verdammung ist gerecht. Ehrliche Men-
schen werden in der mafflosen und unverinderlichen Liebe Christi
einen Grund sehen, um zu dem zuriickzueilen, von dem sie abge-
wichen sind.

Dieser Blick durchdrang das innerste Herz des Petrus. Nicht
jeder Blick, den wir empfangen, geht so tief. Ich blicke mit tiefer
Liebe auf Menschen von dieser Kanzel aus, und ich bemerke, dass
sie verstehen, was ich meine, aber sie schiitteln es bald ab. Unser
Heiland hat ein Auge, das Mark und Bein durchdringt. Er blicke
in die geheimen Kammern der Seele; sein Blick ist ein Sonnen-

96 Psalm 103,9.

—¢6>- 201 <o



strahl, der die dunklen Stellen unserer Natur durch seinen Glanz
erhellt.

Petrus konnte nicht anders fithlen, denn der Blick Jesu war ihm
ins Herz gedrungen. Bei wie vielen Leuten hat der Evangelist nur
den Kopf beriihrt! Er beriihrte nicht ihr Herz und Leben. Ich bin
betriibt, wenn ich von euch hére, dass ihr meine regelmifiigen
Zuhorer seid und Freude an meiner Predigt findet und doch nach
vielen Jahren euch noch nicht verindert habt. Thr seid zum Schlamm
zuriickgekehrt, nachdem ihr euch gewaschen habt.

Du bist ein Horer des Evangeliums und doch vielleicht ein Trun-
kenbold. Deine Stimme wird in einem Psalm gehort, aber sie mag
auch in einem Fluch gehért werden. Es ist eine schreckliche Sache,
aber ich habe mein Bestes getan. Ich kann vor euren Ohren pre-
digen, aber ich kann nicht in eure Herzen blicken. O dass mein
Herr euch heute seinen Blick zuwenden wollte, der wie ein Pfeil des
Lichts in euch hineinfithre und bewirkte, dass ihr euch selbst siht
und gleichzeitig ihn siht, dann wiirden Trinen der Reue eure Augen
fiillen!

Eine Tatsache darf unserer Beachtung nicht entgehen: Unseres
Herrn Blick auf Petrus bewirkte eine Wiederbelebung des Petrus.
Der Blick des Herrn auf Petrus hatte Wirkung, weil auch Petrus auf
den Herrn blickte. Versteht ihr das? Wenn sich der Herr umgewandt
und Petrus angesehen hitte und dieser dem Herrn den Riicken
zugekehrt hitte, dann wiirde der Blick des Herrn den Petrus nicht
erreicht und geriihrt haben. Die Augen begegneten sich, und so
wurde das gewiinschte Resultat hervorgebracht.

Trotz aller Verirrungen des Petrus war er um seinen Herrn
besorgt und blickte deshalb zu ihm hin, um zu sehen, was mit ihm
geschah. Selbst wihrend er seine Hinde am Feuer wirmte, fuhr er
fort, seinen Blick auf die innere Halle zu richten. Seine Augen waren
bestindig auf den Herrn Jesus gerichtet. Wihrend er sich bei den
Migden und Dienern aufhielt und mit ihnen redete, warf er doch

—eo>- 202 <e—



stets einen verstohlenen Blick in die Richtung Jesu, um zu sehen,
wie es dem Mann erginge, den er liebte. Er hatte nicht die Gewohn-
heit aufgegeben, auf seinen Herrn zu blicken. Wenn er nicht seinen
Meister angesehen hitte, wie hitte er dann den Blick Jesu bemer-
ken kénnen?

Sein Auge muss durch euer Auge blicken, um an euer Herz zu
kommen. Die Uberbleibsel des Glaubens sind die Funken unter der
Asche der Frommigkeit, und der Herr blést diese Funken an, um ein
Feuer anzufachen. Wenn hier eine Seele ist, die trotz ihres Riickfalls
noch sagen kann: »Ich traue auf Jesus, und wenn ich umkommex,
so ist Hoffnung fiir diese Seele da. Wenn du die duflere Form der
Gemeinschaft aufgegeben hast, dann ist das ein schwerer Fehler,
aber wenn du immer noch innerlich auf den Gekreuzigten siehst,
so ist etwas in dir, woran angekniipft werden kann. Es ist ein Auge
da, das den Blick Jesu aufzunehmen vermag. Das Auge, das auf den
Herrn Jesus blickt, ist es, durch das der Herr Jesus blickt und ein
neues Licht und neue Hoffnung in die Seele hineinlisst.

O dass ihr, die ihr noch diesen glimmenden Glauben an den
Herrn habt, jetzt einen Blick von ihm empfingt, der in euch eine
bittere, heilsame, rettende Bufle wirkte, ohne die ihr niemals mehr
wiederhergestellt werden kénnt!

Dieser Blick war einzig und allein eine Sache zwischen dem
Herrn und Petrus. Niemand wusste, dass der Herr Petrus ansah,
aufler Petrus und seinem Herrn. Die Gnade, welche eine Seele ret-
tet, ist nichts Lirmendes und auch nur fiir den Empfinger sichtbar.
Wenn heute die Gnade Gottes mit Macht auf irgendeinen von euch
zukommt, so wird sie nicht von dem wahrgenommen werden, der
neben dir sitzt; er wird die gleichen Worte héren, aber von der gott-
lichen Wirkung, die sie begleitet, wird er nichts wissen. Das Auge des
Herrn wird nicht zu ihm sprechen, wie es zu dem Erweckten spricht.
WeifSt du etwas von dem geheimen Liebesblick des Herrn Jesus?

Der ganze Vorgang mag vielleicht nicht linger als eine Sekunde
gedauert haben: »Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.«

—ee> 203 <4o—



Es gehorte weniger Zeit dazu, es zu tun, als es zu erzihlen. Doch
wurde in diesem Augenblick ein grofSes Werk getan. Wie bald kann
Jesus das Herz dndern! »Denn er sprach, und es war.«”” Ich wage den
Vers zu dndern und zu sagen: »Er sah ihn an; da geschah es.« Herr,
sich den siindigen Petrus jetzt an! Wirke ein Wunder mit deinem
Auge! Auch hier lass einen Siinder dich ansehen, weil du ihn ange-
sehen hast!

Seht Petrus, nachdem ihn der Herr angeblickt hat

Wias tut Petrus? Als der Herr Petrus ansah, war die erste Folge, dass
Petrus aufgeweckt wurde. Die Seele des Petrus hatte geschlafen. Das
Kohlenfeuer hatte ihm nicht gutgetan; Satan hatte ihm die Augen
geblendet. Er war verwirrt vor Schmerz tiber seinen teuren Meister,
den er wahrhaft liebte.

Petrus war kaum Petrus in dieser Nacht. Er hatte vergessen,
dass er ein Apostel war; er hatte das vergessen, was er erklirt hatte,
damals, als der Herr zu ihm sprach: »Gliickselig bist du, Simon, Bar
Jona; denn Fleisch und Blut haben es dir nicht offenbart, sondern
mein Vater, der in den Himmeln ist.«*®

Noch einmal erinnere ich euch daran, dass geschrieben steht:
»Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Denn das deu-
tet darauf hin, dass Petrus jetzt die Gottheit seines Herrn durch
den Schleier seiner Demiitigung und seiner Schmerzen hindurch
erkannte. Er hatte seines Herrn Gottheit vergessen und hatte so
in Gedanken seinen Herrn verleugnet. Er war aus der Spur gewi-
chen und in einen schlifrigen Zustand geraten. Er war, was Paulus
»bezaubert«® nennt, unter dem Einfluss eines von Satan eingegebe-
nen Schlafes. Des Herrn Blick brachte ihn zu seinem besseren Selbst

97 DPsalm 33,9.
98 Matthius 16,17.
99 Galater 3,1.

—e> 204 <—



zuriick und erweckte alles geistliche Leben, das in ihm geschlum-
mert hatte. »Und Petrus erinnerte sich«, und durch dieses Gedenken
wurde er wiederhergestellt.

Das nichste Resultat war, dass Petrus all seine Tollkithnheit ver-
lor. Er hatte sich in des Hohenpriesters Halle hineinbegeben, aber
nun begab er sich schleunigst hinaus. Er hatte sich nicht gefihrdet
gefiihlt, obwohl er in der schlimmsten Gesellschaft war. Was fragte
er nach der Magd, die die Tiir hiitete? Gewiss, er war zu schr Mann,
als dass er nicht auf ihre Bemerkungen geachtet hitte! Was fragte er
nach den Minnern, die um das Feuer herumstanden? Es waren raue
Gesellen. Er aber war ein Fischer gewesen und durchaus imstande,
es mit den Schergen des Hohenpriesters aufzunechmen. Aber jetzt ist
alle Prahlerei verschwunden.

Nun zeigt er den besseren Teil der Tapferkeit und verlisst mit gro-
er Besonnenheit die gefihrliche Gesellschaft im Palast des Hohen-
priesters. Wiederbelebung der Gnade im Herzen ist Tod der Ver-
messenheit. Der Mann, der seine Seele in Gefahr bringt, ist nicht im
rechten seelischen Zustand. Vielleicht enthielt des Heilands Blick
einen Wink fiir Petrus, dass er dort nichts zu suchen habe, wo er
war. Er schien vielleicht zu sagen: »Du wiirdest diese Umgebung
besser verlassen.« Jedenfalls war dies die Wirkung, die er hervor-
brachte. Der Palast, in dem es dem Herrn so schlecht erging, konnte
kein passender Platz fiir einen Jiinger sein. Sich am Feuer zu wir-
men, wihrend Jesus von seinen Feinden verspottet wurde, war nicht
das Rechte fiir Petrus.

Ein Anblick des Herrn Jesu lisst manche Dinge unpassend
erscheinen, die sonst recht scheinen. Alle Kiithnheit des Petrus war
dahin; er kehrte den Migden und Minnern den Riicken und ging
in die Finsternis der Nacht hinaus. Wir héren nicht, dass er bei der
Kreuzigung dabei war. In der Tat, wir horen bis zum Auferstehungs-
morgen nichts mehr von ihm, denn Petrus war verniinftig genug,
dass er genau wusste, dass er sich nicht mehr trauen konnte. Er

—ee> 205 <e—



stellte sich in den Hintergrund, bis ihn sein Herr wieder in den Vor-
dergrund rief.

Ich wiinschte, dass einige Bekenner, deren Leben zweifelhaft
gewesen ist, Gnade genug hitten, dasselbe zu tun. Wenn ich einen
Mann, der schwer gesiindigt hat, sich rasch in die vorderen Rei-
hen dringen sche, kann ich nicht glauben, dass er ein gebiithrendes
Bewusstsein seiner Untauglichkeit hat.

Meidet den Ort, an dem ihr gefallen seid. Verweilt keinen
Augenblick dort. Geht hinaus, selbst wenn ihr das gemiitliche Feuer
dahinten lasst. Besser in der Kilte sein als an dem Ort, wo eure Seele
in Gefahr ist.

Bis Petrus aus des Herrn eigenem Mund eine vollige Versicherung
seiner Wiedereinsetzung durch den dreifachen Auftrag, seine Schafe
und Limmer zu weiden, erhalten hat, finden wir ihn nicht wieder
in der vordersten Reihe. Dieser Blick Christi trennte Petrus von der
Menge. Er war nicht linger unter denen, die um das Feuer herum-
standen. Er hatte ihnen kein Wort mehr zu sagen. Er verlief§ eiligst
ihre Gesellschaft.

Es ist gut fir Gldubige, zu erkennen, dass sie nicht von der Welt
sind. Sie sollten aus Sodom flichen. Der Herr hat uns durch seine
gottliche Wahl von der Menge getrennt, und diese Trennung sollte
unsere Wahl sein.

O dass die Pfeile des grofSen Herrn heute doch eine Seele durch-
bohrten, wie der Jiger den Hirsch verwundet! O dass die verwun-
dete Seele wie Petrus die Einsamkeit suchen mochte!

Der Hirsch sucht das Dickicht auf, um allein zu bluten und zu
sterben; aber der Herr wird im Verborgenen zu dem verwundeten
Herzen kommen und den Pfeil herausziehen. DraufSen in der Fins-
ternis ist es weit besser fiir dich als bei dem Feuer, wo rohe Spifle
hiniiber- und heriiberfliegen, wihrend Christus verspottet wird. Es
muss einsames Bekenntnis und Weinen da sein. Wenn dich Chris-
tus angesehen hat, dann musst du von den Weltmenschen weggehen

—+e>- 206 <oo—



und dich in der Tat von allem zuriickziechen. Die Einsamkeit deiner
Kammer wird sich am besten fiir dich eignen.

Jener Blick Christi 6ffnete auch die Schleusen des Herzens bei
Petrus. Er ging hinaus und weinte bitterlich. Es war Galle in den
Trinen, die er weinte, denn sie quollen aus seinem bitteren Schmerz

hervor.

Liebe Freunde, wenn wir mit Petrus gesiindigt haben, so verleihe
uns Gott Gnade, mit Petrus zu weinen. Viele werden an die Verir-
rung des Petrus denken und sein Weinen vergessen.

Die Siinde ist selbst dann eine bittere Sache, wenn sie vergeben
ist. Wenn Christus auch durch seinen Blick eure Verzweiflung besei-
tigen will, so will er durch seinen Blick doch nicht eure Bufie ver-
hindern. »Er ging hinaus und weinte bitterlich.«

Wie sich Petrus an die Brust schlug und seufzte: »Wie kann ich
ihn je wieder anblicken? Dennoch ist er sehr gnidig: Jener Blick ver-
gab mir. Aber ich kann mir selbst niemals vergeben!« Er dachte sein
ganzes Leben lang daran und konnte nie wieder einen Hahn krihen
héren, ohne innerlich bewegt zu werden.

Doch wiinschte ich, dass ihr beachtet, dass ihm dieser Blick
Christi auch Erleichterung gab. Es ist gut, wenn man weinen kann.
Wer nicht mehr weinen kann, gehort zu den Leuten, die am meis-
ten leiden. Ein ins Herz verschlossener Schmerz ist ein furchtbarer
Schmerz. Der Herr beriihrte durch seinen Blick den Petrus, und der
lief§ seinen Trinen freien Lauf; das muss ihn erleichtert haben.

Ich habe oft Leute sagen horen: »Ich weinte mich recht aus, und
dann war ich imstande, es zu ertragen.« Die Leute sterben am gebro-
chenen Herzen, wenn sie sich nicht durch Weinen erleichtern kén-
nen. Ich danke Gott, dass Petrus bitterlich weinen konnte.

O Meister, sich irgendein armes, diirres Herz hier an — ein armes
Herz, das seine Siindigkeit nicht spiirt, aber es mochte, wenn es
konnte. So gib ihm ein Gespiir fiir seine Siinde! Sieh das Herz an,
das nicht Bufle tun kann, das da schreit: »Ich wollte wohl, aber ich

—+e> 207 <e—



kann keine Zerknirschung fithlen.« Herr, du hieflest den Felsen
Wiasser geben, als er mit dem Stab geschlagen wurde; gebrauche dei-
nen armen Knecht heute als Stab, das Felsenherz zu schlagen, dass

das Wasser der Bufe herausflief3e!

Und nun zum Schluss: Der Blick bewirkte, dass sich Petrus sein
ganzes Leben lang hiitete, sich wieder zu schimen. Petrus schimte
sich spiter nicht mehr. Wer war es, der am Pfingstfest aufstand und
predigte? War es nicht Petrus? War er im Zeugnis fiir seinen Herrn
und Meister nicht stets voran? Wenn einige von uns riickfillig, und
besonders, wenn wir in Siinde gefallen sind, hoffe ich, dass wir eine
solche Wiederherstellung vom Herrn selbst empfangen méchten,
dass wir nachher bessere Christen sind als vorher.

Wenn der Herr die Siinden der Seinen vergibt, so siindigen sie
doch nicht wieder! Er tut sein Werk griindlich. Der Mann, der
durch Zorn gesiindigt hat, wird mild und sanft. Der Mann, der sich
durch Trinken versiindigt hat, gibt den tddlichen Stoff auf und ver-
abscheut ihn. Der Mann, der durch Feigheit gesiindigt hat, wird der
mutigste von allen.

O Herr Jesus, ich habe heute versucht, dich zu predigen, aber
ich kann die Menschen nicht mit deinen Augen ansehen. Du musst
selbst die Irrenden ansehen. Blicke, Heiland! Blicke, Siinder! In
einem Blick auf den am Kreuz ist Leben, weil Leben ist in einem
Blick von dem am Kreuz. Moge der Herr Jesus blicken und der Siin-
der blicken!

—e>- 208 <o—



»Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg«
((CMatthius 21,28).

- S ~

Ich erlaube mir, diese Worte aus ihrem unmittelbaren Kontext zu
16sen und sie als eine Stimme zu gebrauchen, die oft an die Ohren
des Volkes Gottes dringt und zuweilen umsonst erschalle: »Mein
Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

Es ist gewiss, dass Gott noch zu uns spricht. Er hat in seinem
Wort zu uns gesprochen. Hier sind seine Vorschriften und Verhei-
ungen, seine Rechte und Zeugnisse. Wer Ohren hat, der hore diese
heiligen Zeugnisse. Aber aufler dieser 6ffentlichen Offenbarung gibt
es Ratschlige und Befehle, die personlich und geheim an das Gewis-
sen gerichtet werden — Stimmen, oft so sanft wie ein Fliistern, zu
anderen Zeiten so laut wie Donner, der vom Sinai erténte. Der Herr
hat eine Weise, mit den Menschen zu sprechen — wie Elihu sagt:
»Und in der Drangsal 6ffnet er ihnen das Ohr.«'*

So spricht Gott, wenn er die Menschen in seiner Gnade zur
Bekehrung ruft. So rief er »Samuel, Samuell«, bis das Kind ant-
wortete.'” So sprach er: »Levi, folge mir nach!«® So rief er: »Za-
chius, steig eilends herab.«'” So sagt er: »Saul, Saul, was verfolgst

100 Hiob 36,15.

101 1.Samuel 3,2-14.

102 Markus 2,14; Lukas 5,27.
103 Lukas 19,5.

—+e> 209 <e—



du mich?d® So rief er einige von uns, bis der Befehl klar und
unwiderstehlich wurde.

In gleicher Weise haben viele von uns ihn sagen héren: »Gib mir,
mein Sohn, dein Herz!«'” Und wir haben ihm unser Herz gegeben;
wir konnten nicht anders. Seit der Zeit miisst ihr, die ihr den Herrn
kennt, seine Stimme oft gehért haben, die euch befahl, sein An-
gesicht im Gebet zu suchen. Vielleicht seid ihr in der Welt be-
schiftigt gewesen, aber es kam ein Drang tiber euch, dass ihr nicht
anders konntet, als euch einige Minuten zuriickzuziehen und mit
Gott zu reden.

Ihr wisst genau, wie es war, wenn ihr allein nachdachtet und
doch nicht allein wart. Einer, dessen Gegenwart ihr zwar kanntet,
dessen Angesicht ihr aber nicht sehen konntet, ist bei euch gewesen.
Ihr hattet das Bediirfnis zu beten. Es war keine Anstrengung fiir
euch. Die Ubung ist so leicht gewesen wie das Atmen und so ange-
nehm wie der Genuss des tiglichen Brotes. Ihr spiirtet, dass euch
der Herr zum Gnadenthron zog und zu euch sagte: »Mein Sohn,
bitte, was du willst, und es soll dir gegeben werden!« Habt ihr nicht
zuweilen in der Stille eures Geistes gehort, dass euch der Herr zu
einer engeren Gemeinschaft mit ihm gerufen hat? Unsere Erfahrung
lehrt es uns, dass es himmlische Stimmen gibt, die uns zum Gebet
einladen und uns zur Gemeinschaft rufen. Wahrscheinlich sind sich
auch einige von euch einer anderen Stimme bewusst, von der ich
ernstlich wiinsche, dass wir sie alle heute horen werden: nimlich
den mehr kriegerischen und anregenden Ruf zum Dienst fiir den
Herrn Jesus Christus.

Einige von euch sind schon seit einigen Jahren diesem Ruf gehor-
sam gewesen, aber Gott ruft lauter und lauter. Ihr habt geerntet und
die Last der Hitze des Tages getragen; aber ihr konnt die Sichel nicht
niederlegen, eure Hand klebt daran. Lieber greift ihr noch fester zu
und miht bei jedem Streich, den ihr tut, mehr von dem késtlichen

104 Apostelgeschichte 9,4.
105 Spriiche 23,26.

—+6>- 2]0 <o



Korn nieder. Thr spiirt es, dass ihr nicht damit authoren kénnt, bis
ihr zu leben aufhért. Eine gottliche Stimme scheint zu sagen: »Folge
mir nach! Ich will dich zu einem Menschenfischer machen. Du bist
mir ein auserwihltes Riistzeug, um meinen Namen zu den Heiden
zu tragen.« Du hast diese Stimme gehort und bist bestrebt, ihr mehr
und mehr zu gehorchen.

Andere haben sie entweder gar nicht gehért oder sie haben sie
wieder vergessen. Niemand ist so taub wie der, der nicht horen will;
und es gibt einige, die ein sehr taubes Ohr fiir solche Mahnungen
haben. Sie sind wie Issaschar, der sich zwischen den Hiirden gelagert
hatte', und ich fiirchte, dass der Fluch Meros’ sie treffen wird, weil
sie nicht dem Herrn zu Hilfe kamen.!"”

Vielleicht sind heute einige Manner und Frauen hier, die es deut-
lich spiiren, dass sich die Hand des Gekreuzigten auf sie gelegt hat.
Vielleicht horen sie ihn sagen: Thr gehort nicht euch selbst. »Denn
ihr seid um einen Preis erkauft; verherrlicht nun Gott in eurem

Leib!«!%® »Wache auf, der du schlifst, und stehe auf aus den Toten,
und der Christus wird dir leuchten!«?

Ich hoffe, dass der Text von Gott gesegnet wird. Wenn wir darauf
héren, beachten wir vier Dinge: erstens den Namen, unter dem er
uns ruft: Sohn; zweitens den Dienst, zu dem er uns ruft: Arbeite!;
drittens die Zeit, in der er uns ruft: heute; viertens den Ort, wohin er

uns weist: in seinen Weinberg.

Der Name, unter dem er uns ruft

»Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinbergl« Die Arbeit, die
fir den Herrn zu tun befohlen wird, wird sehr gnidig begriindet:

Nicht als Sklaven oder Diener, sondern als Séh#e sollen wir arbeiten.
106 Vgl. 1. Mose 49,14.
107 Vgl. Richter 5,23.

108 1.Korinther 6,19.20.
109 Epheser 5,14.

—eo>- 2]1 <o



Das Gesetz Moses sagt uns: » Diener, arbeite fiir deinen Lohn!« Aber
der Herr spricht zu uns und sagt: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite
im Weinberg!« Nicht mehr als Diener, sondern als Sohn sollst du
dem Herrn dienen. Der verlorene Sohn sagte: »Mache mich wie
einen deiner Tagelohner!« Das war kein biblisches Gebet, und es
wurde darum auch nicht erhért. Der Vater sagte: »Dieser mein Sohn
war tot und ist wieder lebendig geworden.«"® Er nahm ihn in keiner
Weise als Tagelohner auf, sondern als Sohn.

O Volk Gottes, ich hoffe, dass ihr den Unterschied zwischen dem
Bund der Werke und dem Bund der Gnade sehr deutlich erfasst.
Wenn ihr fiir Gott arbeitet, dann arbeitet ihr nicht fiir das Leben,
sondern aus dem Leben. Ihr versucht nicht, Christus zu dienen,
um errettet zu werden, sondern weil ihr errettet seid, dient ihr. Thr
gehorcht seinen Befehlen nicht, m seine Kinder zu werden, son-
dern weil ihr Gottes Kinder seid, gehorcht ihr. Thr sagt: »Abba, lie-
ber Vater!«, weil ihr den Geist der Kindschaft in euch habt; und
darum seid ihr auch bestrebt, den Befehlen eures Vaters zu gehor-
chen.

Ich sage deshalb zu niemand hier: »Arbeite fiir Gott, damit du
errettet wirstl« Ich wiirde es nicht wagen, so etwas zu sagen, son-
dern: »Glaube an den Herrn Jesus, und du wirst errettet werden.«!
Wenn aber die Erretteten angeredet werden, so wird im Sinne des
Evangeliums gesagt: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Wein-
berg!«

Dieser Befehl hat umso mehr Kraft, weil er uns an die grof8e Liebe
erinnert, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind. Wir waren von
Natur Kinder des Zorns, wie auch die anderen, aber »seht, welch
eine Liebe uns der Vater gegeben hat, dass wir Gottes Kinder hei-
Ben sollen!«? Denkt an die Liebe, die uns erwihlt hat, als wir noch
Fremde und Feinde waren. Die Liebe, die uns in die Gottesfamilie

o Lukas 15,19.24.
1 Apostelgeschichte 16,31
12 1.Johannes 3,1.

—e- 212 <o



aufnahm, hat etwas Wunderbares getan, denn es ist erstaunlich, dass
solche wie wir unter die Zahl der Kinder Gottes gezihlt werden
sollten.

Die Liebe, die uns angenommen hat, war damit noch nicht zu
Ende, sondern sie gab uns auch Kindesrechte. Deshalb wurden wir
zu einer lebendigen Hoffnung wiedergeboren durch die Auferste-
hung Jesu Christi aus den Toten.

Nun denket an die Erwihlung, die Annahme, die Wiedergeburt;
und wenn euch der Herr als Sohn anredet, denkt an all das und sagt:
»Ich schulde Gott eine unermessliche Dankbarkeit, weil er mich zu
seinem Kind gemacht hat. Darum spiire ich die Verpflichtung deut-
lich und werde mich bemiihen, in seinem Weinberg zu arbeiten,
weil ich aus Gnaden Gottes Kind, sein Sohn, seine Tochter bin.«

Liebe Freunde, das verpflichtet uns umso dringender zur Arbeit
in dem Weinberg, weil wir nicht nur an die Gnade zu denken
haben, die uns zu Gottes Kindern gemacht hat, sondern auch an die
Vorrechte, die uns dadurch verliechen worden sind. Sind wir Kinder
Gottes, so sorgt der Herr fiir uns, kleidet uns, heilt uns, beschiitzt
uns, leitet uns, erzieht uns und macht uns zum Erbteil der Hei-
ligen im Licht bereit. Denkt auch an die wunderbare Schriftstelle:
»Wenn aber Kinder, so auch Erben — Erben Gottes und Miterben
Christi, wenn wir nimlich mitleiden, damit wir auch mitverherr-
licht werden.«!?

Wie grof8 und wie sicher ist unser Erbteil, wenn wir Gottes Erben
und Miterben Christi sind! Wir sind nun, Geliebte, zu einem sol-
chen Stand gekommen, dass uns selbst die Engel beneiden kénn-
ten, denn ich wage es, eine Schriftstelle auf diesen Fall anzuwen-
den: »Denn zu welchem der Engel hat er je gesagt: »Du bist mein
Sohn<« Aber er spricht so zu uns armen Staubgeborenen, und wenn
er uns befiehlt, ihm zu dienen, so wihlt er diese Bezeichnung und
redet uns in dieser Stellung an: »Kind, meine Tochter, mein Sohn,

113 Romer 8,17.

—ee> 213 <ee—



mache dich auf und arbeite heute in meinem Weinberg! Ich habe dir
unbegrenzte Vorrechte gegeben, indem ich dich zu meinem Kind
gemacht habe. Ich habe dir diese Welt und die zukiinftige gege-
ben; die Erde ist deine Herberge, und der Himmel ist deine Hei-
mat. Und weil ich all das fiir dich getan habe — was hitte ich mehr
tun konnen, als dich zu meinem Kind zu machen —, darum sage ich:
»Geh heute hin, arbeite im Weinbergl«

Wenn wir unter dem Namen »Kind« aufgefordert werden, wird
vermutet, dass wir das Bewusstsein des Kindes haben, das zu der
Stellung passt, zu der uns unser himmlischer Vater berufen hat. Er
sagt: »Kind.« Wenn der Vater wiinscht, dass du etwas fiir ihn tun
sollst, und er redet dich mit »mein Kind« an, so spiirst du, dass du
verpflichtet bist zu tun, was du tun kannst, weil du sein Kind bist.
Du wirst dir der Stellung als Kind bewusst, das bereit ist, Gehorsam
zu leisten und Liebe zu zeigen. Wenn der Herr auf dich blickt, mein
Bruder, und »Kind« zu dir sagt, so tut er das, weil in deinem Herzen
eine durch die Gnade gewirkte kindliche Natur ist, die schnell die
Antwort gibt: »Mein Vater, was sagst du mir? Rede, rede, denn dein
Kind hért! Es verlangt danach, deinen Willen zu tun. Ich ergotze
mich daran, denn es ist meine grofite Freude zu wissen, dass du
mein Vater und mein Gott bist. Darum, Herr, ist mein Herz bereit
zu horen, was du mir zu sagen hast, und meine Hand ist bereit zu
tun, wozu mich deine Gnade befihigt.«

Sohn, Tochter, geh heute hin und arbeite im Weinberg!

Bei dem Gebrauch der Bezeichnung »Kind« wird auch vorausge-
setzt, dass du etwas von den Eigenschaften besitzt, die dich befa-
higen, das zu tun, was er befiehlt. Ein Mann, der einen Weinberg
hat, setzt natiirlich voraus, dass sein Sohn etwas von der Arbeit im
Weinberg versteht. Der Knabe wird etwas von seinem Vater gelernt
haben. Und ihr, die ihr den Herrn kennt, seid die einzigen Leute,
die ihm in seinem Weinberg dienen kénnen. Menschen fiir Chris-

tus gewinnen kénnen nur die, die selbst gewonnen worden sind.

—ee>- 214 <e—



Wenn ein verlorenes Kind zuriickzubringen ist, so soll es von einem
der Kinder, die selbst gefunden worden sind, geschehen. Zu den
Gottlosen sagt Gott: »Was hast du meine Satzungen herzusagen?«
Euch aber, die ihr seine S6hne und Tochter seid, vertraut er das
Evangelium an, damit ihr es anderen bringt und ihnen helft, seinen
Namen zu erkennen und ihn zu lieben.

Liebe Freunde, es muss eine schreckliche Sache sein zu versu-
chen, Menschen zu retten, wihrend ihr selbst verloren seid! Wie
ungliicklich muss ein Mensch sein, der das Evangelium zu predigen
hat, das er selbst nie annahm, von Verheiflungen zu sprechen, die er
selbst nie geglaubt hat, und einen Christus zu predigen, dem er sich
nie anvertraut hat!

Wenn der Herr als zu seinen Sohnen und Téchtern zu euch
spricht, so ist schon diese Verwandtschaft ein Beweis, dass ihr einige
Eigenschaften fiir den Dienst habt. Und darum, lieber Bruder, liebe
Schwester, diirft ihr euch nicht davon zuriickziehen. Thr miisst euer
Talent nicht in ein Schweifdtuch wickeln; denn ihr habt ein Talent,
weil ihr Kinder Gottes seid, Sohne und Téchter des Allerhochsten.

So habe ich versucht, euch die Bedeutung des Mannes zu zei-
gen, mit dem euch der Herr anspricht. Ich kann es natiirlich nicht
so tun, dass es die interessiert, die nicht zu seinem Volk gehéren. Ich
sage dies zu denen von euch, die Gottes Kinder sind, weil diese Tat-
sache starke Anspriiche an euch stellt: »Wenn ich denn Vater bin,
wo ist meine Ehre? Und wenn ich Herr bin, wo ist meine Furcht?«'®
Wenn euch der Herr wirklich in seine Familie aufgenommen hat,
seid ihr ihm dann nicht kindlichen Gehorsam und kindliche Liebe
schuldig? Und was kann natiirlicher sein, dass sich der Vater an euch
wendet, wenn Arbeit zu tun ist, Weinbergsarbeit? Er hat euch so
lange und innig geliebt und sagt nun: »Mein Sohn, meine Tochter,
geh heute hin, arbeite im Weinberg«

114 Psalm 50,16.
115 Maleachi 1,6.

—e> 215 <e—



Der Dienst, zu dem uns der Herr berufen hat

Ich kenne einige Menschen, die das Wort »arbeite« nicht lieben, denn
sie sehen sehr finster aus, wenn ihnen etwas von Pflicht gesagt wird.
Wer mit der Vorschrift unzufrieden ist, ist mit Gott unzufrieden;
das moge er bedenken. Und wer den praktischen Teil des Christen-
tums nicht liebt, mag mit der Lehre tun, was ihm beliebt. Der Gliu-
bige erfreut sich der Vorschriften des Evangeliums.

Nun sagt der Text: »Arbeite!« Das ist etwas Praktisches, etwas
Wirkliches. Arbeite! Er sagt nicht: »Mein Sohn, denke und griible,
mache interessante Versuche, finde neue Lehren und iiberrasche
deine Mitmenschen mit deinen eigenen Gedanken.« — »Mein
Sohn, arbeite!« Er sagt hier nicht: »Mein Sohn, besuche eine Kon-
ferenz nach der anderen, das ganze Jahr hindurch, und lebe in
einem fortwihrenden Wirrwarr verschiedener Meinungen. Gehe
von einer religiosen Tétigkeit zur anderen und nihre dich von dem
Fetten.«

Alles dieses ist in seiner Ordnung zu beachten, aber hier heifdt es:
»Arbeite, arbeite!«

Wie viele Christen scheinen zu lesen: »Mache Plinel« Sie haben
immer wunderbare Pline fiir die Bekehrung der ganzen Welt, aber
man findet sie nie bei der Arbeit, auch nur einen zu bekehren. Nie
hért man sie ein Wort auch nur zu dem kleinsten Sonntagschiiler
sagen. Sie planen immer, aber sie fithren nie etwas aus. Der Text
aber sagt: »Kind, arbeitel«

Alle, die selbst nicht arbeiten mégen, zeigen die Bedeutung ihrer
Fihigkeit dadurch, dass sie bei denen, die arbeiten, Fehler finden.
Sie haben einen sehr klaren Begriff von den Fehlern und Gebre-
chen der besten Arbeiter, deren Eifer und Fleif§ gleich mutig sind.
Der Text sagt aber nicht: »Kind, kritisierel«, sondern ganz eindeutig:
»Arbeitel«

—ee>- 216 <ee—



Ich erinnere mich daran, dass Fuller!'®

einmal von einigen schot-
tischen Briidern ein ernstes Wort iiber Gemeindezucht hérte und
darauf Folgendes erwiderte: »Ihr sagt, dass eure Gemeindezucht viel
besser ist als die unsrige. Nun wohl, aber die Zucht soll gute Solda-
ten heranbilden. Meine Soldaten kimpfen besser als eure, und daher
solltet ihr nichts tiber unsere Zucht sagen.«

Die Hauptsache ist nicht, iiber die verschiedenen Arten der
Gemeindeordnung zu beraten, iiber Methoden und Pline nach-
zudenken und Regeln aufzustellen. Alles in seiner Ordnung, denn
Ordnung ist gut an ihrem Platz. Aber nun kommyt, lasst uns an die
Arbeit gehen! Lasst uns wirklich etwas tun!

Ich glaube, die beste Arbeit fiir Gott wird oft in einer sehr unre-
gelmiligen Weise getan. Ich komme mehr und mehr zu der Uber-

zeugung des alten Soldaten von Waterloo'”

, der gefragt wurde, was
der beste Anzug fiir den Soldaten im Kampfe sei. Der Herzog von
Wellington sagte zu ihm: »Wenn du noch einmal in einem solchen
Kampf bei Waterloo zu kimpfen hittest, wie wiirdest du am liebs-
ten gekleidet sein?« Die Antwort war: »Am liebsten in Hemdsir-
meln.« Und ich denke, das ist auch das Beste. Befreie dich von allem
Uberfliissigen und halte dich an die Arbeit.

Ich wiinsche zu Gott, dass die Christen das tun konnten — dass
sie alles Uberfliissige an Ordnung und Eigentum abstreiften, was
ihnen in dem Versuch, Menschen zu Gott zu bringen, hinderlich
ist. Die Menschen stiirzen in die Hélle, und wir verbringen unsere
Zeit damit, Giber diese oder jene Form nachzudenken. Wir wihlen
Komitees zum Beraten und Beschlief3en, und das Werk bleibt unge-
schehen. Die beste Art ist, das Werk zu zun. Gott verleihe es uns,
dass wir es konnen! Kind, arbeite heute!

116 Andrew Fuller (1754—1815), engl. Pastor und erster Geschiftsfithrer der Baprist Missionary Society
(BMS).

117 Bei der »Schlacht von Waterloo« (18. Juni 1815) wurde die Armee des franzosischen Kaisers Napoleon
Bonaparte nach ihrem letzten Feldzug endgiiltig von den alliierten Truppen, die vom englischen
General Wellington und vom preuflischen Feldmarschall Bliicher angefiihrt wurden, geschlagen.

—ee> 217 <



Mit »arbeiten« ist etwas gemeint, was Anstrengung, Miihe, Ernst,
Selbstverleugnung und wohl auch Ausdauer erfordert. Du wirst
dich der Arbeit von Herzen hingeben und alles andere, was dich
daran hindern kann, aufgeben miissen.

O ihr Minner und Frauen, ihr werdet den Herrn nicht sehr ver-
herrlichen, wenn ihr nicht wirklich eure Kraft, euer ganzes Wesen,
Geist, Seele und Leib dem Werk des Herrn darbringt. Um dieses
zu tun, ist es nicht nétig, eure Familien, euer Geschift, euren irdi-
schen Beruf zu verlassen. Ihr kénnt Gott darin dienen. Es werden
sich dort oft vorteilhafte Gelegenheiten fiir euch ergeben; aber ihr
miisst euch hineinwerfen. Niemand, der selbst halb im Schlaf ist,
wird Menschen fiir Christus gewinnen.

Der Kampf, der fiir den Herrn Jesus zu kimpfen ist, muss von
Minnern gekimpft werden, die véllig wach sind und durch den
Geist Gottes gestirkt werden. Spiele nicht Sonntagschule, spiele
nicht Prediger, spiele auch nicht Traktatverteiler. »Kind, arbeite!«
Wirf dein ganzes Herz in die Arbeit. Wenn es wert ist, getan zu wer-
den, so ist es auch wert, gut getan zu werden; und wenn es wert ist,
gut getan zu werden, ist es auch wert, besser als je getan zu werden;
und selbst dann ist es wert, 7och besser getan zu werden. Wenn du
dein Bestes getan hast, musst du dich bemiihen, es noch besser zu
machen, denn das Allerbeste ist noch zu gering fiir einen solchen
Gott und einen solchen Dienst.

Eine solche Aufforderung wie diese scheint euch vielleicht etwas
hart zu sein, aber ich konnte euch viele Menschen nennen, die
sich freuen wiirden, wenn der Herr das zu ihnen sagen wiirde. Ich
konnte euch Menschen nennen, die nur selten ihr Lager verlassen
kénnen, die ihre Nichte in Schmerzen und ihre Tage in Langeweile
verbringen. Sie haben durch Gottes Belehrung gelernt zu leiden,
ohne zu klagen; aber zuweilen konnen sie den dringenden Wunsch
nicht zuriickhalten, Gott mochte sie dienen lassen. Sie beneiden
euch nicht, aber zuweilen kommt iiber ihren Geist ein Schatten

—e>- 218 <o



von Neid, wenn sie bedenken, wie viele Gelegenheiten sich einigen
von euch darbieten, die ihr gesund und kriftig seid.

Ich habe gesehen, wie ein Prediger aufs Krankenbett gelegt wurde.
Vielleicht hatte er seine Stimme verloren, die Lunge war schwach,
das Herz war leidend. Ach, wie wiinschte er, predigen zu konnen!
Mit welcher Inbrunst hat er gesagt: »Wenn ich die Gelegenheiten
nur wieder zuriickrufen kénnte, wie wiirde ich versuchen, sie bes-
ser zu nutzen!« Ich kann euch sagen, dass es Tausende von Dienern
Gottes gibt, die den Staub seiner Fiife kiissen wiirden, wenn er nur
zu ihnen sagte: »Arbeitel«

Ich habe von einem Prediger gelesen, der in Amerika gearbeitet
hatte, bis er fast zusammengebrochen ist. Er musste aus Gesund-
heitsgriinden eine Reise machen. Er war aber erst einige Tage fort,
als er schon in sein Tagebuch schrieb: »Es mag einige Prediger geben,
die es ein Vergniigen nennen, von der Pflicht des Predigens befreit
zu sein, aber ich nenne es Elend. Ich mochte lieber predigen als alle
Reiche der Welt sehen.« Und wirklich gibt es kein groferes Vergnii-
gen in der Welt, als Gott zu dienen.

Was wirst du denken, wenn dein Herr zu dir gesagt hitte:
»Liege zehn Jahre auf deinem Bett. Schmachte in der Auszehrung
dahin. Ich habe nichts fiir dich zu tun. Du musst meinem Willen
gehorchen«® Bist du nicht sehr erfreut, dass du voller Kraft oder
wenigstens nicht kraftlos bist und dass dir dein himmlischer Vater
sagt: »Kind, arbeite! Ich habe dir Kraft gegeben — arbeite«?

Herr, wir danken dir fiir einen so freundlichen und sanften

Befehl!

Auflerdem ist auch viel Ehre in diesem Werk. Du weif3t, wie ein klei-
ner Knabe ein Mann zu sein wiinscht. Alle Jungen sind so. Wenn er
zum ersten Mal einen Kragen trigt, freut er sich, dass er in etwa wie
ein Mann aussieht. Wie stolz ist er darauf! Wenn du als Vater zu
ihm sagst: »Mein Sohn, du bist jetzt in dem Alter, dass ich dir etwas

—ee> 219 <e—



Arbeit fiir mich anvertrauen kanng, so wirst du sehen, wie sich der
kleine Mann aufrichtet und sich freut.

Ich bin gewiss, wenn wir Gottes Kinder es im rechten Licht
betrachten, so werden wir uns geehrt fiihlen, wenn der himmlische
Vater zu uns sagt: »Du kannst etwas fiir mich tun.« Wir miissen sehr
demiitig bleiben, denn wir konnen in Wirklichkeit nichts fiir ihn
tun, wenn er nicht das Wollen und Vollbringen in uns wirkt. Aber
es ist wirklich sehr befriedigend fiir einen armen, sterblichen Men-
schen, fiir Gott etwas tun zu diirfen.

Geh hin und sprich mit der sterbenden Frau tiber Jesus! Du hast
ein Vorrecht, das der erhabene Engel Gabriel nicht hat. Sei dankbar
dafiir! Kein Engel kann das kleine Kind in die Sonntagschulklasse
mitnehmen und ihm vom Heiland erzihlen und das kleine Lamm
zum guten Hirten bringen. Der Herr sendet dich, es zu tun. Und
es sollte fiir uns alle eine Ursache zur Dankbarkeit sein, dass er uns
wiirdig achtet, uns in seinen Dienst zu stellen.

Wir empfangen immer, und das ist sehr schén. Aber auch hier,
wie in anderen Fillen, ist Geben seliger als Nehmen. Wenn wir Gott
etwas im Dienst wiedergeben kénnen — benetzt mit unseren Trinen,
weil es nicht besser ist —, so ist es eine gliickliche und selige Sache.
Wie dankbar sollten wir sein, dass der Herr zu uns sagt: »Kind,
arbeite heutel«

Bedenkt ferner, dass die Arbeit, wozu uns der Herr beruft, sehr viel-
seitig ist und viel Abwechslung bietet. Sie passt fiir die verschiede-
nen Temperamente, Lagen, Neigungen und Fihigkeiten seiner Kin-
der. Er sagt: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!« Aber
er gibt dir nicht meine und mir nicht deine Arbeit. Liebe Schwester,
du méchtest gern die Arbeit jener Frau tun? Das ist nicht recht von
dir. Sei zufrieden, deine Arbeit zu tun. Denke dir, wenn dein Haus-
midchen die Arbeit der Kéchin tun wollte, so wiirde das Hauswe-
sen bald in Unordnung geraten. Es ist am besten, wenn du an dei-
nem Platz bleibst, liebe Schwester. Da ist ein Bruder, der sagt: »Ich

—¢6>- 220 <o



glaube, ich kénnte predigen, wenn ich nur eine solche Versamm-
lung hitte.« Mag sein, Bruder, aber es ist das Beste, du predigst dei-
ner Umgebung und tust dort so viel Gutes, wie du kannst.

Jeder tut gut daran, bei seiner Arbeit an seinem Platz zu blei-
ben. Wie dankbar sollten wir sein, wenn der eine predigen und der
andere beten kann; wenn einer zu Tausenden und der andere zu
zweien oder dreien sprechen kann! Es gibt Arbeit in der Schule,
Arbeit in der Familie, Arbeit auf der Strafle, Arbeit in der Werk-
statt, Arbeit {iberall fiir Jesus, wenn du deine Hand nur danach aus-
strecken und Salomos gutem Rat folgen willst: »Alles, was du zu tun

vermagst mit deiner Kraft, das tu.«"®

Die Zeit, in der er uns ruft

»Mein Sohn, geh heute hin« — das heifSt sogleich. Briider, Schwes-
tern, ich will kein Wort dariiber sagen, was morgen eure Pflicht sein
mag. Der morgende Tag wird fiir sich selbst sorgen. Ich will nichts
dariiber sagen, was du in zehn Jahren zu tun hast. Wenn du so lange
lebst, wird dir dazu Gnade verliechen werden. Was ich dir in Got-
tes Namen zu sagen habe, ist: »Arbeite heutel« Und wenn die Sonne
schon untergegangen ist, »geh in der Nachr hin und arbeite im
Weinberg«, wenn Gelegenheit dazu ist, ehe ein neuer Tag anbricht.

Und warum heute? Bruder, weil dein Vater es wiinscht. »Was
steht ihr hier den ganzen Tag miifig?«"” Wenn du nichts fur Chris-
tus getan hast, so hast du genug Zeit verschwendet. Ruhe nicht,
sondern gehe an deine Arbeit. Er wiinscht, dass du es jezzz tust, weil
die Reben in einem solchen Zustand sind, der jetzt Arbeit erfordert.

Es ist jemand in deiner Nachbarschaft in einer Gemiitsverfas-
sung, mit dem du heute mit Erfolg sprechen kénntest. Es ist ein
Trauriger da, der heute Trost bedarf. Es kiimpft einer mit seinem

u8 Prediger 9,10.
119 Martthius 20,6.

—>- 221 <6



Gewissen, der heute auf den rechten Weg gefithrt werden muss.
Wenn der Fall heute vernachlissigt wird, wird die Arbeit an den
Reben zur rechten Zeit versiumt. Jetzt kannst du es tun, aber nicht
an einem anderen Tag; darum geh Aeute hin!

»Heute« — denn es gibt gewisse Gefahren, denen die gerade jetzt
ausgesetzt sind, die du segnen sollst. Der Teufel versucht sie, und es
ist notig, dass du ihnen gegen die Versuchung hilfst. Sie sind jetzt in
Verzweiflung, und es ist notig, dass du ihnen mit einem Trostwort
aus dem Munde deines Herrn beistehst. Sie sind vielleicht heute
Abend, che sie sich zur Ruhe niederlegen, im Begriff, eine grofle
Siinde zu begehen. Vielleicht will der Herr, dass du jetzt dazwi-
schentrittst, ehe diese Siinde begangen wird. Kind, arbeite heute!
Du bist niitzlich.

Es gibt nur wenige Arbeiter, viele sind weggegangen. Kind,
arbeite du heute, wihrend sich die anderen erholen, wihrend die
anderen trige geworden sind und schlafen. Jetzt, in diesem Augen-
blick ist eine Liicke da.

Manche tapfere Tat hat Erfolg gehabt, weil sie sogleich getan
wurde. Wenn Horatius, der tapfere Romer, die Briicke nicht gehal-
ten hitte, als der Feind sie iiberschreiten wollte, so wiirden wir nie
etwas von ihm und seinen tapferen Taten gehort haben.'? Es ist eine
Zeit der geistlichen Hungersnot; die Arbeit ist dringend. Kind, Gott
sagt dir: »Beeile dich jetzt und arbeite heute in meinem Weinberg!«
Heute — merke das!

Es bedeutet, den ganzen Tag zu arbeiten. Arbeite, solange du
lebst. Kind, wenn du einmal in den Weinberg gegangen bist, so
komme nicht wieder heim, bis der Tag vergangen ist. Es tut mir so
leid, wenn ich von Leuten hore, dass sie anfangen, etwas von ihrer
Arbeit aufzugeben, che die Gebrechen und Schwichen des Alters
gekommen sind. Allerdings glaube ich, dass mancher Prediger,
wenn er dlter geworden ist, besser tite, seine Stellung aufzugeben,

120 Horatius Cocles, Held in der rdmischen Mythologie, soll im Jahr 507 v.Chr. alleine die nach Rom
fithrende Briicke iiber den Tiber gegen die Etrusker verteidigt haben.

—>- 222 <6



weil er ihr nicht mehr gewachsen ist. Er sollte eine leichtere, klei-
nere, seinen Kriften entsprechende Arbeit iibernehmen. Aber ich
weif3, dass einige diese und jene Arbeit aufgeben und sagen: »Die
Jungen konnen jetzt an die Reihe kommen.« Ja, ja, aber nehmt an,
die Sonne hérte auf zu scheinen und sagte: »Jener Stern kdnnte jetzt
meine Arbeit iibernehmen.« Denkt, der Mond hérte auf, des Nachts
zu scheinen, und sagte, dass er genug Nachtwache gehabt habe; oder
das Land sagte, es habe genug Ernte gebracht, es konnte das Meer
an die Reihe kommen und Korn liefern.

Liebe Freunde, bleibt an der Arbeit, solange ihr kdnnt! Wer will
wohl den alten John Newton tadeln. Als er zu schwach war, die Kan-
zel allein zu besteigen, lief§ er sich hinauffiihren, lehnte sich tber
die Kanzel und predigte. Ein Freund sagte zu ihm: »Lieber Herr
Newton, denken Sie nicht, dass Sie das Predigen aufgeben sollten?«

»Was?«, sagte er. »Sollte der alte afrikanische Listerer je authéren,
die Gnade Gottes zu rithmen, solange noch Odem in ihm ist? Niel«
So setzte er sein Werk fort.””!

Hitten wir doch mehr Minner und Frauen mit solcher Ausdauer
im Werk des Herrn.

Dann noch dies: Es ist nur ein Tag. »Mein Sohn, geh heute hin,
arbeite.« Es wird nur ein Tag sein. Das lingste Leben ist nicht mehr,
und dann kommt der Todesschatten, denn stattdessen wird ein ewi-
ger Tag anbrechen. Aber es wird keine Nacht folgen. Die Schatten
flichen, der Dienst des Lebens hier unten ist zu Ende. Dort sind
keine unerzogenen Kinder zu belehren oder hartherzige Stinder zu
tadeln, keine abtriinnige, laue Christenheit zu ermahnen, Betrii-
ger zu bekidmpfen, keine Zweifler zu widerlegen und keine Spot-
ter geduldig zu ertragen. Es wird dann alles voriiber sein, und dann
werden alle sehen, die dem Herrn gedient haben, dass sich ihr Herr

121 John Newton (1725—1807), zunichst Sklavenhindler, bekehrte sich 1748 zu Christus und wirkte fortan
fiir die Abschaffung der Sklaverei. Er schrieb mehrere geistliche Lieder; das bekannteste darunter trigt
den Titel »Amazing Grace«.

—ee> 223 <be—



giirtet, sie zu Tische setzt und ihnen dient; und sie gehen ein in die
Freude ihres Herrn und nehmen teil an seinem Fest.

»Mein Kind, arbeite heutel« Denn morgen sollst du ruhen.
Arbeite weiter, denn es ist Ruhe genug im Himmel. Arbeite weiter,
denn die Ewigkeit wird fiir die Arbeit in der Zeit reichlich zahlen.

Das Arbeitsgebiet

»Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

Ich denke gern an diesen besonderen Wirkungskreis, weil es
ein Vergniigen sein muss, in unseres Vaters Weinberg zu arbeiten.
Denn alles, was wir dort tun, wird fiir ihn getan: Ich reinige diese
Rebe, denn es ist meines Vaters Rebe. Ich grabe diesen Boden — es
ist meines Vaters Grund, den ich bearbeite. Ich sammle diese Steine
auf — es ist meines Vaters Weinberg, den ich reinige. Ich bessere die
Mauern aus — es ist meines Vaters Eigentum, das ich schiitze. Alles
wird fiir ihn getan. Wer wollte nicht alles, was er kann, fiir den Erlo-
ser, fir das geopferte Lamm und den geliebten Vater tun? »Geh
heute hin, arbeite im Weinberg/«

Und wie interessant ist diese Arbeit! Denn es ist unser eige-
ner Weinberg, weil es unseres Vaters Weinberg ist. Alles, was ihm
gehort, gehort auch uns. Wir sind Séhne, die in ihres Vaters Wein-
berg arbeiten; deshalb kann jeder sagen: »Ich habe ein Interesse
daran, denn ich bin der Erbe von meines Vaters Eigentum. Die-
ser Boden, den ich grabe und bearbeite, ist mein Boden, denn es ist
meines Vaters Boden. Und diese Mauer, die ich ausbessere, ist meine
Mauer, denn sie ist meines Vaters Mauer.«

Es ist immer angenehm, fiir sich selbst zu arbeiten. Und in einem
gewissen Sinn arbeiten wir fiir uns selbst, wenn wir fiir Gott arbei-
ten: Thr seid Arbeiter, ihr seid Gottes Mitarbeiter, ihr seid Gottes
Volk, und deshalb seid ihr wirklich Gottes Teilhaber, wenn ihr fiir

ihn arbeitet.

—e> 224 <b—



Und welche Arbeit ist es! Man liebt die Arbeit im Weinberg,
denn sie macht sich bezahlt. Die Arbeit in einer Wiiste mag eine
undankbare Arbeit sein, aber die Arbeit in einem Weinberg, wo sich
die Trauben zeigen, ist etwas ganz anderes. Man denkt schon an die
saftigen Trauben, auf die die Weinpresse wartet, und an die Feste,
wenn der rote Saft ausgepresst wird, wenn Frohlichkeit und Freude
in der Weinlese herrschen.

Und ihr werdet neuen Wein haben, reinen Wein, worin keine
Hefen sind. Viele Freuden warten auf den Mann, der dem Herrn
dient.

»Arbeite im Weinberg!« HeifSt das nicht, dass viel Arbeit da ist?
In einem Weinberg ist immer etwas zu tun. Wenn ihr die fragt, die
einen Weinberg besitzen, so werden sie euch sagen, dass dort immer
Arbeit ist. Das ganze Jahr hindurch ist dort immer etwas zu tun.
Viele Gefahren sind abzuwenden, und viele Feinde sind von dem
Weinberg fernzuhalten. Dort ist viel zu tun, Briider.

Arbeite in dem Weinberg, wo deine Hand nétig ist. Er ist nahe
zur Hand, dicht bei dir, denn der himmlische Vater sagt nicht:
»Sohn, besteige ein Schiff und gehe nach Tarsis oder Ophir.« Er
sagt: »Mein Sohn, arbeite im Weinbergl« Und der Weinberg war
dicht hinter dem Haus. Der Weinberg des himmlischen Vaters ist
bei dir. Die Strafle, in der dein Haus steht, das Haus, in dem du
wohnst, vielleicht die Stube, in der du schlifst — iiberall ist Gottes
Weinberg, wo du fiir ihn zu arbeiten hast.

Es ist deines himmlischen Vaters Werk, das du in deines Vaters
Kraft zu tun hast. Oh, wenn ich heute Abend in einem jungen
Mann die Liebe zu Christus entziinden kénnte, wie wiirde ich mich
freuen! Wenn ich nur das schwache Werkzeug wire, irgendeine Frau
tur die hohe Mission zu begeistern, an einem Tag ihrer Umgebung
niitzlich zu sein, so wiirde mein Herz jauchzen.

Eines Abends kam ein junger Mann in die Versammlung, der
als ein tichtiger Kricketspieler bekannt war. Er war ein Christ und
hatte die grof§e Wahrheit der Offenbarung in vollem Ernst ergriffen,

—ee> 225 <e—



aber er hatte seinem Gott nicht gedient. Er hielt es fiir recht, seine
ganze freie Zeit mit leiblichen Ubungen zu verbringen. Wihrend
ich redete, wurde in ihm ein Feuer angeziindet, und er ging mit dem
Entschluss nach Hause, in den Straf§en der Stadt zu predigen.

O dass irgendein anderer Gldubiger, der vielleicht in dhnlicher
Lage ist, ein fihiger, junger Mann, der seine Kraft in der Welt ver-
schwendet, doch heute Gottes Stimme hérte, wenn er nach Hause
geht: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

Da ich so lange Zeit zu praktischen Ermahnungen verwandt habe,
bleibt mir nur noch ein wenig Zeit zu einer kurzen Erklirung
des Gleichnisses, womit ich zu schlieffen versprochen hatte. Die
Gelegenheit, bei der es erzihlt wurde, ist zu beachten. Wihrend der
Herr Jesus lehrte, wurde er von dem Hohen Rat, mit dem Hohen-
priester an der Spitze, angegriffen und rau unterbrochen. Sie stellten
unserem Herrn zwei Fragen: mit welchem Recht er solches tue und
wer ihm das Recht gegeben habe.

Ihr wisst alle, wie geschickt er seinen unehrlichen Gegnern ent-
ging. Den Vorteil, den der Herr so erlangt hatte, benutzte er zum
Erzihlen des Gleichnisses, das wir betrachtet haben. Er beginnt mit
den Worten: »Was meint ihr aber?« Dann stellt er eine Frage im
Blick auf zwei Sohne: der eine schnell im Bekenntnis — aber ginzlich
ungehorsam —, der andere miirrisch in der Erscheinung — aber spi-
ter reuevoll und fleiffig in der Arbeit.

Die Sache war so deutlich, dass sie ohne Zdgern eine Antwort
gaben, die den Tadel auf ihr eigenes Haupt fallen lief3. »Wer von den
beiden hat den Willen des Vaters getan? Sie sagen: Der Erste.«

Lest das Gleichnis selbst und sucht euch seine Bedeutung klar
zu machen, wenn ihr konnt. Der reuevolle Siinder und der ver-
stockte Hohepriester werden auf die Waage gelegt. Die Hohenpries-
ter und Altesten werden gezwungen, selbst zuzugeben, dass der Stin-
der den Willen des himmlischen Vaters getan habe. Denkt tiber die-
ses Gleichnis nach, ich bitte euch.

—ee>- 226 <oo—



Fast ohne Unterbrechung liefert nun der Weinberg dem Herrn
ein anderes Gleichnis, was er auf ihr Horen bezog: ein Gleichnis,
das den Charakter und die Zeichen der Zeit so deutlich darstellte,
dass sie nicht verfehlen konnten, es im Licht ihrer eigenen Prophe-
ten zu verstehen. Zu gleicher Zeit legte es ihre verriterische Absicht
und Feindschaft so klar dar, dass sie sogleich ihr eigenes Bild darin
erkannten und merkten, dass Jesus dieses Gleichnis auf sie bezogen
hatte.

Der Weinberg war, wie bekannt, ein Bild des Volkes Israel. Die
Minner, die auf Moses Stuhl saflen, waren die Haushalter des Wein-
berges, der Gottes Eigentum war. Wie schlechte Verwalter aller Zei-
ten suchten sie ihr béses Vorhaben unter der Decke von Entschul-
digungen zu verbergen. Aber die Worte und Warnungen Jesu, seine
Ausspriiche und Gleichnisse, waren scharf genug, alle ihre Schlau-
heit bloflzulegen und sie fir die Arglist ihres Herzens zu beschimen.

Nun denkt daran, dass das Reich Gottes von Israel genommen
und einem Volk gegeben wurde, das seine Frucht bringt. Welchem
Volk ist es denn gegeben? Ist es nicht der Gemeinde gegeben, von
der gesagt wird, dass sie ein »auserwihltes Geschlecht, eine konigli-
che Priesterschaft, eine heilige Nation, ein Volk zum Besitztum« sei,
damit sie »die Tugenden dessen verkiindigt, der euch berufen hat
aus der Finsternis zu seinem wunderbaren Licht«'?2?

Der Weinstock ist ein besonderes Sinnbild unseres Lebens mit
Christus, dass alle Glaubigen mit Christus vereinigt sind. Er sagt
daher zu euch: »Mein Sohn, arbeite im Weinberg!« Welche Ant-
wort gebt ihr mit euren Lippen? Welche Antwort gebt ihr mit eurem
Leben?

Bisher habe ich noch nicht zu den Unbekehrten gesprochen. Ich
habe ihnen noch kein Wort gesagt. Ich werde ihnen nun Folgendes
sagen und dann schlieflen. Ich wil/ euch nicht auffordern, fiir Chris-

tus zu arbeiten; ich kann euch nicht auffordern, etwas fiir ihn zu

122 1. Petrus 2,9.

—ee> 227 <e—



tun: Thr seid nicht dazu geeignet. Thr miisst erst an ihn glauben. Oh,
wie traurig, dass ihr nicht imstande seid, Christus zu dienen. Wenn
ihr kein neues Herz und keinen neuen, gewissen Geist habt, seid ihr
unfihig, ihm zu dienen. Ihr habt zuerst Christus zu vertrauen und
in eurer eigenen Seele zu erfahren, dass das Evangelium eine Kraft
Gottes ist, euch zu erretten. Eure Augen miissen gedffnet werden;
ihr miisst von der Finsternis zum Licht und von der Macht Satans
zu Gott kommen, damit ihr Stindenvergebung und unter denen ein
Erbteil erlangt, die durch den Glauben an den Herrn Jesus gehei-
ligt werden. Erst dann konnt ihr fiir Gott wirken. Nur dann seid ihr
fihig, von dem zu zeugen, was ihr gesehen und gehort habt und was
er euch noch ferner kundtun wird.

TIhr miisst von Neuem geboren sein, ehe ihr Geburtsschmerzen
fir andere haben kénnt, damit Christus in ihnen Gestalt gewinne.
Ihr alle kénnt nicht zeugen, weil ihr das Zeugnis Christi nicht ange-
nommen habt und es in euch nicht bestitigt worden ist. Eure unge-
schickte Arbeit wiirde verderblich sein. Haltet die Hinde von der
heiligen Arbeit fern, bis sie von Christus gewaschen sind. Kommt zu
ihm, vertraut ihm, glaubt an ihn — und wenn er euch errettet hat,
wird er sagen: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

—ee> 228 <o



»Und als es schon Abend geworden war (weil es ja Riisttag war,
das ist der Uorsabbar), kam Foseph von (Arimathia, ein angesehener
Ratsherr, der auch selbst das Reich Gottes erwartete, und ging kiihn
zu Pilatus hinein und bat um den Leib Jesu. Pilatus aber wunderte
sich, dass er schon tot sei; und er rief den Hauptmann herzu und
[fragte ibn, 0b er schon lange gestorben sei. Und als er es von dem
Hauptmann erfubr, schenkte er Foseph den Lzib. Und er kaufte feines
Leinentuch, nahm ihn herab und wickelte ibn in das feine Leinentuch
und legte ihn in eine Gruft, die aus einem Felsen gehauen war;
und er wilzte einen Stein an den Eingang der Gruft«
(CMarkus 15,42-46).

7 \/ A

Es war ein sehr dunkler Tag fiir die Gemeinde Gottes, denn der
Herr Jesus war tot, und damit war die Sonne ihres Lebens unter-
gegangen. »Da verliefen ihn die Jiinger alle und flohen.«'?3

»Siche, die Stunde kommt ..., dass ihr zerstreut werdet, jeder

124, waren die traurigen Worte

in das Seine, und mich allein lasst«
Jesu, und sie waren Wahrheit geworden. Er hing tot am Kreuz, und
seine Feinde hofften, dass es mit ihm zu Ende wire, wihrend seine
Freunde fiirchteten, dass dies tatsichlich der Fall sein konnte. Einige
Frauen blieben unter dem Kreuz; aber was konnten sie tun, um den
Leichnam Jesu zu bekommen und ihm ein ehrenvolles Begribnis

123 Matthius 26,56.
124 Johannes 16,32.

—ee> 229 <o



zu geben? Der Leichnam des Herrn schien in Gefahr, das Schick-
sal zu erleiden, das gewshnlich die Leichname der Ubeltiter erwar-
tete. Jedenfalls war zu befiirchten, dass er in das erste Grab geworfen
wiirde, das sich finden lief3.

In diesem gefahrvollen Augenblick erscheint plotzlich Joseph
von Arimathia, einer Stadt der Juden, von der wir vorher nie gehort
haben und von der wir nie wieder héren. Er war gerade der Mann,
der in dieser Situation nétig war: ein Mann von Einfluss, ein reicher
Mann, ein Ratsherr, ein Mitglied des Synedriums, eine Personlich-
keit von Gewicht und Charakter. Jeder Evangelist nennt ihn und
erzdhlt uns von ihm, und so erfahren wir, dass er ein guter, frommer
Mann war, der auch auf das Reich Gottes wartete.

Joseph war vorher zuriickhaltend und wahrscheinlich feige
gewesen, aber jetzt kam er zum Kreuz; und als er sah, wie die Sache
stand, ging er kithn zu Pilatus hinein, bat um den Leichnam Jesu
und erhielt ihn.

Lasst uns hiervon lernen, dass Gott immer seine Zeugen haben
wird. Es macht nichts aus, wenn auch die Prediger die Wahrheit
verlassen, wenn sich auch die, die die Fiihrer sein sollten, aus dem
Staub machen. Das Reich Gottes wird nicht aus Mangel an Fiihrern
untergehen. Es mag mit der Gemeinde sein wie beim Bannertriger.
Wenn dieser ermattet hinsinkt und das ganze Heer dadurch entmu-
tigt wird, werden sich andere Bannertriger finden, und das Panier
des Herrn wird hoch in den Liiften wehen. So wahr er lebt, soll
seine Wahrheit leben; so wahr Gott herrscht, soll das Evangelium
herrschen. Sogar wihrend Jesus am Kreuz hingt, hatte er immer
noch das Anrecht an den Thron, und er wird von Ewigkeit zu Ewig-
keit herrschen.

Maogen wir an bewdlkten und dunklen Tagen hieran zu unse-
rer Ermutigung gedenken. Wenn ihr an einem Ort lebt, wo wenige
Gliubige sind, so ringt nicht eure Hinde vor Schmerz und setzt euch
nicht in Verzweiflung nieder, als wiire alles vorbei mit der Sache, die

—+e> 230 <e—



ihr liebt. Der Herr lebt, und er wird einen gliubigen Samen leben-
dig erhalten. Ein anderer Joseph von Arimathia wird in dem ver-
zweifelten Augenblick hervortreten; gerade wenn wir am Ende sind,
wird sich der Mann finden.

Es war ein Joseph fiir Israel in Agypten, es war ein Joseph da fiir
Jesus am Kreuz. Ein Joseph war als Vater fiir ihn bei seiner Geburt,
und ein anderer Joseph sorgte fiir sein Begribnis. Der Herr wird
nicht ohne Freunde gelassen werden.

Es war ein dunkler Tag in der alttestamentlichen Geschichte, als
die Augen Elis, des Dieners Gottes, dunkel wurden; und, schlim-
mer noch, dass er geistig fast ebenso blind war wie leiblich — denn
seine S6hne verhielten sich schindlich, und er hatte es nicht ver-
urteilt. Es schien, als ob Gott sein Israel verlassen miisse. Aber wer
ist dieser kleine Knabe, der von seiner Mutter herangebracht wird?
Dieses junge Kind, das im Heiligtum gelassen wird, um Gott zu
dienen? Dieser kleine Mann, der den kleinen Rock trigt, den seine
Mutter liebevoll fiir ihn gemacht hat? Seht hin, die ihr Glaubens-
augen habt. Denn der Prophet Samuel ist der Diener des Herrn,
durch dessen heiliges Beispiel Israel zu besseren Tagen geleitet und
von dem Druck der Ziichtigung fiir die Missetaten der Séhne Elis
befreit werden soll.

Gott hat heute irgendwo — ich weif8 nicht, wo —, in jener nied-
rigen Hiitte eines Dorfes oder weit weg in den Hinterwildern Ame-
rikas oder in den elenden Wohnungen unserer Hintergassen oder in
den Palidsten einen Mann, der Israel befreien und die Kimpfe des
Herrn fithren wird. Der Herr hat Diener, die er sich bereitet; und
wenn die Zeit gekommen ist, wenn die Stunde den Mann braucht,
dann wird sich der Mann fiir die Stunde finden. Des Herrn Wille
wird getan werden, mégen Ungliubige und Zweifler denken, was
sie wollen.

Ich sehe in diesem Kommen des Joseph von Arimathia, gerade zu
dem Zeitpunkt, da es notig war, einen Brunnen des Trostes fiir alle,
denen die Sache Gottes auf dem Herzen liegt. Wir brauchen uns

—e>- 231 <



nicht den Kopf dariiber zu zerbrechen, wer die Nachfolger der heu-
tigen Evangelisten sein sollen; diese Sorge kénnen wir ruhig Gott
iiberlassen.

Uber diesen Joseph von Arimathia, diesen ehrbaren Ratsherrn,
mochte ich heute mit euch sprechen. Wie ich schon gesagt habe,
héren wir nicht mehr von Joseph als das, was hier berichtet wird.
Er tritt leuchtend hervor, als es nétig ist, und darauf verschwindet
er wieder; seine Geschichte ist droben verzeichnet. Wir brauchen
nicht die Uberlieferungen iiber ihn zu erwihnen, denn ich meine,
dass selbst in dem Zitieren von Legenden eine schlechte Tendenz ist
und dass es uns von dem reinen, unverfilschten Wort Gottes hin-
wegleiten kann. Was haben wir mit der Uberlieferung zu tun? Ist die
Schrift nicht genug? Wenn eine Tatsache der Feder der Inspiration
wiirdig gewesen wire, so wiirde sie niedergeschrieben sein; weil sie
nicht geschrieben steht, brauchen wir nicht den Wunsch zu haben,
sie zu kennen. Lasst uns zufrieden sein, stille zu stehen, wo der Hei-
lige Geist seine Feder ruhen ldsst.

Ich werde Joseph von Arimathia heute auf vierfache Weise be-
schreiben: zuerst zu unserer Warnung. Er war ein Jinger Jesu, »aber
aus Furcht vor den Juden ein verborgener«'®. Zweitens zu unserer
Belehrung. Er wurde schliefflich durch das Kreuz veranlasst hervor-
zutreten. Simeon hatte schon geweissagt, dass durch den Tod des
Herrn viele Gedanken der Herzen offenbar werden sollten. Drit-
tens zu unserer Aufmunterung: Es war ein Grund fir Joseph da, wes-
halb er hervortrat, und es wird jetzt ein Grund da sein, weshalb alle
Furchtsamen tapfer werden sollten. Zuletzt zu unserer Anleitung:
Wenn wir schiichtern und furchtsam gewesen sind, sollten wir in
der Stunde der Not hervortreten und uns so mutig benechmen wie
Joseph von Arimathia.

125 Johannes 19,38.

—ee- 232 <



Eine Warnung fiir uns

Joseph war ein Jiinger Christi, doch heimlich, aus Furcht vor den
Juden. Wir raten niemandem, Joseph darin nachzuahmen. Furcht,
die uns dahin bringt, unseren Glauben zu verbergen, ist etwas Boses.
Sei ein Jiinger Jesu, aber nicht heimlich; denn sonst verfehlst du
einen groflen Teil deines Lebenszweckes. Sei vor allem nicht heim-
lich ein Jiinger aus Menschenfurcht, denn Menschenfurcht ist ein
Fallstrick. Wenn du Sklave einer solchen Furcht bist, so macht dich
das niedrig und klein und hindert dich, Gott die gebiithrende Ehre
zu geben.

Trage Sorge, Christus die Ehre zu geben, so wird er fir deine
Ehre sorgen.

Wie kam es, dass Joseph von Arimathia so zuriickhaltend war?
Vielleicht lag der Grund dazu in seiner Wesensart. Viele sind von
Natur sehr kithn; einige sind es ein wenig zu sehr, sie werden auf-
dringlich, dreist, um nicht zu sagen unverschimt. Sie sind furchtlos,
weil sie kopflos sind. Lasst uns Fehler in dieser Richtung vermeiden.

Andererseits sind viele zu zuriickhaltend. Sie miissen all ihren
Mut zusammenraffen, um auch nur ein gutes Wort fiir den Heiland
zu sagen, den sie lieben. Wenn sie konnen, so stellen sie sich in die
hinteren Reihen. Sie hoffen, unter den Siegern gefunden zu werden,
wenn die Beute verteilt wird, aber sie sind nicht so eifrig, unter den
Kriegern zu sein, solange diese dem Feind gegeniiberstehen. Man-
che von ihnen sind trotz ihrer Schiichternheit aufrichtig.

Man fand in den Mirtyrertagen, dass einige von denen, die auf
dem Scheiterhaufen am mutigsten aushielten, von Natur dngstlich
waren. Fox'?* bemerkt, dass einige von denen, die damit prahlten,
wie gut sie Schmerz und Tod fiir Christus ertragen kénnten, bange
wurden und widerriefen, wihrend andere, die im Gefingnis beim

126 George Fox (1624—1691), engl. Prediger und Griindervater der Qudker (»Religious Society of Friends«).

—+- 233 <o



Gedanken an das Feuer zitterten, sich im Tode zur Verwunderung
aller als Manner erwiesen.

Dennoch, liebe Freunde, ist es nicht wiinschenswert, dass ihr
die Schiichternheit hegen und pflegen sollt, wenn ihr damit geplagt
seid. Menschenfurcht ist eine Pflanze, die ausgerottet und nicht
genihrt werden muss. Ich wiirde diese Pflanze gern dahin setzen,
wo sie wenig Wasser und keinen Sonnenschein bekime, und mitt-
lerweile wiirde ich um einen Spréssling von einem besseren Baum
bitten.

Wenn ihr wisst, dass eure Schwiche in der Furchtsamkeit liegt,
so wacht und kimpft dagegen und schult euch mit der Hilfe des
Heiligen Geistes zu unerschrockenem Mut.

Ich vermute auch, dass das, was den Joseph von Arimathia ein-
schiichterte, der Umstand war, dass er ein reicher Mann war. Eine
traurige Wahrheit liegt in dem ernsten Ausruf unseres Herrn: »Wie
schwer werden die, die Vermogen haben, in das Reich Gottes
eingehen!«'” Reichtum stirkt nicht das Herz und macht die Men-
schen nicht kithn fiir die gute Sache. Obwohl Reichtum ein grofles
Pfund ist, das von dem, der in das Himmelreich hineingekommen
ist, benutzt werden kann, so birgt er doch Schlingen und Versu-
chungen in sich; und wenn ein Mensch noch nicht in das Reich
Gottes eingegangen ist, so ist Reichtum ein furchtbares Hindernis
fiir ihn. »Denn es ist leichter, dass ein Kamel durch ein Nadelohr
eingehe, als dass ein Reicher in das Reich Gottes eingehe!«*®

Die Fischer des galildischen Meeres verlieflen leicht ihre Boote
und ihr Fischergerit, aber Joseph von Arimathia war ein reicher
Mann, und deshalb kam er nur langsam dahin, alles um Christi wil-
len zu verlassen. Die Tendenz grofler Besitztiimer sehen wir an dem

127 Markus 10,23; Lukas 18,24.
128 Lukas 18,25; vgl. Matthius 19,24; vgl. Markus 10,25.

—> 234 <e—



Jungling, der betriibt von dem Herrn Jesus ging, als er auf die unge-
wohnliche Probe gestellt wurde, alles zu verkaufen, was er hatte.””

Starke Schwimmer haben ihr Leben gerettet, wenn das Schiff auf
einen Felsen stief$, indem sie jedes Gewicht beiseitewarfen, wihrend
andere sofort sanken, weil sie sich ihr Gold um den Leib gebunden
hatten. Gold versenkt die Menschen so sicher wie Blei. Thr, die ihr
wohlhabend in dieser Welt seid, sorgt dafiir, dass ihr nicht die Frei-
gebigkeit Gottes zu einer Ursache der Untreue gegen ihn werden
lasst. Hiitet euch vor dem Stolz des Lebens, vor der Begierde nach
Rang, vor dem Wunsch, Schitze zu sammeln; denn jedes von diesen
mag euch hindern, eurem Herrn zu dienen.

Der Reichtum macht die Menschen aufgeblasen und hindert
sie, sich zu biicken. Ein armer Mann geht in ein schlichtes Haus in
einem Dorf, wo Christus gepredigt wird, und er findet das ewige
Leben; ein anderer Mann in demselben Dorf, der um seine Seele
besorgt ist, mag nicht gern zu dem Kreis der Armen gehen und
bleibt ungesegnet. Er hilt sich fern, weil er sich die Frage vorlegt:
»Was werden die Leute sagen, wenn der Gutsherr dorthin geht, um
das Evangelium zu horen? Was fiir eine Aufregung wiirde es geben,
wenn der Sohn eines Edelmannes bekehrt wiirde!«

Der Reichtum Josephs von Arimathia macht ihn tibermifig vor-
sichtig und hindert ihn vielleicht daran, sich mit den gewohnliche-
ren Leuten zu verbinden, die dem Herrn Jesus folgen. Sein Herz war
auf das Gewinnen der Krone gerichtet, aber das schwere Gewicht
seines Vermogens hinderte ihn in seinem Wettlauf. Es ist ein Bei-
spiel tiberschwinglicher Gnade, dass ihm geholfen wurde, zuletzt
doch noch recht zu kimpfen.

Maglicherweise ist er auch dadurch gehemmt worden, dass er ein
ehrenvolles Amt bekleidete. Es gehort grofle Gnade dazu, mensch-

liche Ehre zu tragen. Um die Wahrheit zu sagen: Sie ist nicht des

129 Vgl. Matthius 19,16-22.

—+- 235 <ee—



Tragens wert, wenn man sie hat. Wenn ein Mann so leben kénnte,
dass er allgemeinen Beifall finden wiirde, wenn er seinen Namen
quer iiber den Himmel in goldenen Buchstaben schreiben konnte,
welchen Wert hitte das? Was liegt an dem Beifall einer gedankenlo-
sen Menge?

Die Anerkennung guter Menschen, wenn sie durch beharrliche
Tugend gewonnen wird, ist mehr zu wiinschen als grofle Reichtii-
mer. Aber selbst dann kann sie eine Versuchung werden, denn der
Mann mag vielleicht zu fragen beginnen: »Was werden die Leute
sagen?«, mehr als: »Was wird Gott sagen?« In dem Augenblick,
wo er dieser Versuchung nachgibt, hat er ein schwichendes Ele-
ment in sein Leben hineingelassen. Das »Wohl, du guter und treuer
Knecht!«* von des Meisters eigenen Lippen ist mehr wert als zehn-
tausend Beifallsbekundungen von Senatoren und Fiirsten. Ehre bei
Menschen ist im besten Fall eine Gefahr fiir die Besten.

Die Haltung des Joseph neigt mehr zur Vorsicht als zum Eifer.
Ich wiinsche, dass die, die hohe Stellungen einnehmen, daran den-
ken und sich selbst priifen, ob die Scheu vor dem offentlichen
Bekennen Christi nicht eine unselige Feigheit ist.

Es scheint klar zu sein, dass alle irdischen Dinge, die die Menschen
begehren, nicht so wiinschenswert sind, wie sie erscheinen, und von
dem, wofiir Menschen ihre Augen zu geben bereit sind, um es sich
anzuschaffen, wiirden sie vielleicht viel geringer denken, wenn ihre
Augen gedffnet wiren.

Ich méchte euch jetzt freundlich fragen, ob einige von euch, die
meinen Herrn und Meister lieben, es heimlich tun, aus Furcht vor
Menschen? Du hast deinen Glauben niemals offen bekannt. Warum
nicht? Was hindert dich, dass du dich nicht entschieden auf des
Herrn Seite stellst? Bist du reich? Genief$t du Ehre? Nimmst du eine
beneidenswerte Stellung in der Gesellschaft ein? Bist du ein so nied-

130 Vgl. Matthius 25,21.23.

—- 236 ~<oe—



rig gesinntes Geschopf, dass du auf diese schimmernde Umgebung
stolz geworden bist wie ein Kind, das auf sein neues Kleid stolz ist?
Bist du so feige, dass du dich nicht mit den Anhingern der Wahr-
heit und Gerechtigkeit verbinden willst, weil sie Personen geringen
Standes sind? Bist du wirklich so niedertrichtig? Ist keine heilige
Ritterlichkeit in dir? Wenn Gott es dir so wohlergehen lisst, wenn
er dir so viel anvertraut hat — willst du ihm das dadurch vergelten,
dass du seinen Sohn verleugnest, dein Gewissen vergewaltigst und
der Wahrheit den Riicken kehrst?

Ich weif3, es mag hart erscheinen, wenn du kalte Aufnahme in
der Gesellschaft findest oder wenn der Finger des Hohnes auf dich
zeigt, aber sich dieser selbstsiichtigen Furcht zu beugen, ist kaum
eines Mannes wiirdig und fiir einen Christen duf8erst schmachvoll.

»Oh, ich bin von zuriickhaltender Natur.« Ja, gib ihr nicht
nach, ich bitte dich, denn wenn alle solchen Sinnes wiren, wo wiir-
den dann die Reformationen und Erweckungen sein? Wo wiirden
Luther™, Calvin® und Zwingli'® gebliecben sein? Wo wiirde
Whitefield®* oder Wesley'® geblieben sein, wenn sie es fiir das
Hauptziel ihrer Wiinsche gehalten hitten, gemichlich das kiihle,
abgesonderte Tal des Lebens entlangzugehen?

Tritt fiir die Wahrheit und fiir den Herrn hervor, mein Bruder!
Denke daran: Was fiir dich recht ist, wiirde fiir uns alle recht sein.
Wenn du dich nicht der Gemeinde anschliefit, so kann jeder von
uns auch die Pflicht versiumen; und wo wire dann die sichtbare
Gemeinde Jesu? Wie kénnten die Anordnungen unseres heiligen
Glaubens als ein Zeugnis unter den Menschen aufrechterhalten wer-
den? Ich fordere alle verborgenen Gliubigen auf, iiber den Wider-

131 Martin Luther (1483 —1546), evangelischer Theologe, Initiator der Reformation. Er iibersetzte erstmalig
die Bibel in die deutsche Sprache.

132 Johannes Calvin (1509 —1564), franzdsischer Reformator, Begriinder der calvinistischen Theologie.

133 Huldrych Zwingli (1484—1531), Schweizer Reformator.

134 George Whitefield (1714—1770), engl. Erweckungsprediger, Mitbegriinder des Methodismus.

135 John Wesley (1703—-1791), engl. Erweckungsprediger, Begriinder des Methodismus.

—+- 237 <ee—



spruch zwischen ihrem Verbergen und ihrem Glauben nachzuden-
ken und diese feige Stellung aufzugeben!

Ich bin gewiss, Joseph von Arimathia verlor sehr viel durch seine
Feigheit. Denn ihr seht, er lebte nicht mit dem Herrn Jesus zusam-
men, wie viele andere Jiinger es taten. Wihrend jener kurzen, aber
goldenen Periode, wo Menschen mit Jesus wandelten und rede-
ten, war Joseph nicht dabei. Er war nicht unter den Zwolfen, wie
er es moglicherweise hitte sein konnen, wenn er mehr Mut und
Entschiedenheit besessen hitte. Ihm entgingen viele jener vertrauli-
chen Unterredungen, die der Herr den Seinen gewihrte, nachdem
die Menge entlassen wurde. Er versiumte jene heilige Erzichung
und Stirkung, die Menschen fiir das edle Leben der ersten Heiligen
tauglich machte. Auch die vielen Gelegenheiten hat er verloren, wo
er fiir den Meister und mit dem Meister hitte arbeiten kdnnen.

Vielleicht héren wir nichts mehr von Joseph von Arimathia, weil
er nicht mehr getan hatte. Moglicherweise ist diese eine groffartige
Handlung, die seinen Namen vor der Vergessenheit rettete, alles,
was des Berichtens wert war. Joseph muss ein schwacher, trauriger,
ein wenig niitzlicher Mann gewesen sein, weil er Christus nur von
fern folgte.

Ich wiinsche zu Gott, solche Betrachtungen holten unsere lie-
ben, wahrhaft gliubigen und ehrenwerten christlichen Minner aus
ihrem Versteck heraus und veranlassten sie, in die vordere Reihe zu
treten, um fiir Christus zu streiten!

Eine Belehrung fiir uns

Joseph trat schliefflich doch hervor, und ihr werdet es auch tun,
meine Freunde. Wenn ihr ehrlich und aufrichtig seid, so werdet
ihr frither oder spiter euren Herrn bekennen. Meint ihr nicht, es
wire besser, es lieber heute als spiter zu tun? Der Tag wird kommen,
wo jene Schande, die ihr jetzt fiirchtet, auf euch kommen wird. So

—eo>- 238 <o



gewiss du ein aufrichtiger Glaubiger bist, wirst du jene Schmach und
Verspottung zu bestehen haben, die dich jetzt erschrecke. Warum
ihr nicht sofort gegeniibertreten und damit fertigwerden? Du wirst
Christus vor vielen Zeugen zu bekennen haben. Warum nicht sofort
damit beginnen? Was ist denn schwer dabei? Es wird dir leichter
werden und dir grofleren Segen bringen, als wenn du fortfihrst, es
aufzuschieben. Was hat denn den Joseph von Arimathia aus der Ver-
borgenheit herausgebracht? Es war die Macht des Kreuzes!

Ist es nicht etwas Merkwiirdiges, dass das ganze Leben Christi
kein offenes Bekenntnis aus diesem Mann herauslockte? Die
Wunder unseres Herrn, seine Reden, seine Armut, seine Selbst-
verleugnung, sein glorreiches Leben der Heiligkeit und der Wohl-
titigkeit — alles das mag geholfen haben, Joseph in seinem ge-
heimen Glauben aufzubauen; aber es gentigte nicht, ein kiithnes
Bekenntnis des Glaubens abzulegen. Der schmachvolle Kreuzes-
tod {ibte mehr Macht auf Joseph aus als die ganze Schénheit des
Lebens Christi.

Nun lasst uns sehen, ihr Schiichternen, Zuriickhaltenden, ob das
Kreuz nicht heute auf euch denselben Einfluss haben wird. Ich bin
gewiss, dass es euch helfen wird, wenn der Heilige Geist es eurem
Herzen einprigt. Ich nehme an, dass dem Joseph der Tod Christi
am Kreuz als etwas so Furchtbares erschien, dass er fiir ihn, der so
schlecht behandelt wurde, auftreten musste.

Joseph hatte in das Tun der Minner des Synedriums nicht ein-
gewilligt, als sie Jesus zum Tod verurteilten; wahrscheinlich zogen
er und Nikodemus sich ganz von der Versammlung zuriick. Aber
als er sah, dass das Verbrechen vollzogen und der Unschuldige geto-
tet wurde, da sagte er: »Ich kann nicht ein stummer Zeuge solchen
Mordes sein. Ich muss mich nun auf die Seite des Heiligen und
Gerechten stellen.« Deshalb trat er als williger Diener seines gekreu-
zigten Herrn hervor. Komme, was da wolle, er fiihlte sich gedringt
zu bekennen, dass er auf der Seite Jesu stehe. Es war spit, es war
traurig spit, aber es war noch nicht zx spit.

—+>- 239 <o



O geheimer Jinger, willst du nicht dein Versteck aufgeben? Wenn
du ruhig und zuriickhaltend bist und den Namen Jesu listern horst,
wie es in diesen bdsen Tagen oft geschieht, willst du dann nicht fiir
ihn eintreten? Wenn du seine Gottheit leugnen hérst, wenn seine
Stelle als Haupt der Gemeinde einem anderen gegeben wird, wenn
sogar seine heilige Person fiir lose Gesellen als Zielscheibe fiir ihren
Spott herhalten muss, willst du dann nicht fiir ihn sprechen?

Seine Sache ist die Sache der Wahrheit, Gerechtigkeit, Barm-
herzigkeit und Hoffnung fir die Menschenkinder, deshalb darf er
nicht beschimpft werden, wihrend du schweigend dabeisitzt. Hit-
ten andere ihn verteidigt, so hittest du vielleicht entschuldigt wer-
den kénnen, aber jetzt, wo ihn so viele verh6hnen, kannst du nicht
zuriickbleiben, ohne zu siindigen. Jesus ist aller Ehre wert, und doch
tiberhiufen sie ihn mit Spott. Willst du ihn nicht verteidigen? Er
ist dein Heiland und Herr. Oh, zégere nicht einzugestehen, dass du
sein Eigen bist. Das Kreuz legte das Herz des Joseph blof3; er verab-
scheute die Bosheit, die den Heiligen und Gerechten schlug — des-
halb raffte er sich auf.

Aber da mag es auch zum Teil die wunderbare Geduld des Herrn
im Tode gewesen sein, die den Joseph spiiren lief}, dass er sich
nicht linger verbergen kénne. Horte er ihn sprechen: »Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun«°? Beobachtete er ihn, als
seine Lippen riefen: »Mich diirstet«’”? Denkt ihr, dass er den Spott
und Hohn sah, der den sterbenden Herrn umgab? Merkte er, dass
die Steine schreien wiirden, wenn er nicht seinem besten Freund
Freundlichkeit erzeigen wiirde? Da Jesus nicht fiir sich selbst sprach,
sondern stumm war wie ein Lamm vor seinen Scherern, ist Joseph
verpflichtet, seinen Mund fiir ihn aufzutun. Wenn Jesus nicht ant-
wortet, sondern nur Gebete fiir seine Mérder ausspricht, so muss
ihn der ehrbare Ratsherr bekennen.

136 Lukas 23,34.
137 Johannes 19,28.

—+e> 240 <e—



Die Sonne hat ihn anerkannt und ihr Gesicht in Sack und Asche
verhiille. Die Erde hat ihn anerkannt und wurde tief erschiittert.
Der Tod hat ihn anerkannt und die Leiber der Verstorbenen zuriick-
gegeben. Deshalb muss Joseph ihn auch anerkennen; er kann dem
Drang nicht widerstehen.

O Briider, wenn ihr bis jetzt zuriickgestanden seid, lasst euch
durch Jesus in die Vorhut des Heeres bringen!

Dann waren die Wunder dieses Todes da, die er sah und auf
die ich schon hingewiesen habe. Sie geniigten, den Hauptmann
zu iberzeugen, dass Jesus ein gerechter Mann war. Sie {iberzeug-
ten andere, dass er Gottes Sohn war; und der, der schon ein Jiinger
Christi war, muss durch das, was er am Kreuz geschehen sah, in die-
ser Uberzeugung sehr bestirkt worden sein. Die Zeit war gekom-
men, wo er kithn als Christi Jiinger handeln musste.

Sind um dich herum keine Wunder der Bekehrungen geschehen,
keine Erhorungen von Gebeten, keine gottlichen Befreiungen aus
Not?

Ich nehme nicht an, dass Joseph den Sinn des Todes Christi vol-
lig verstand. Er hatte einige Kenntnis davon, aber nicht so, wie wir
sie jetzt haben, wo der Geist Gottes in seiner ganzen Fiille erschie-
nen ist und uns iiber die Bedeutung des Kreuzes belehrt hat.

O hért zu, ihr Minner, die ihr nie offen auf seine Seite getre-
ten seid, die ihr nie seine Farbe getragen und nie 6ffentlich in sei-
nen Dienst getreten seid: Er starb fiir euch! Jene Wunden waren
alle fiir euch; jener Schweif$, dessen Spuren ihr dort auf dem Ant-
litz des Gekreuzigten sehen kénnt, war ganz fiir euch. Fiir euch war
der Durst und das Fieber, fiir euch das Neigen des Hauptes und das
Aufgeben des Geistes. Thr wollt euch schimen, ihn anzuerkennen?
Ihr wollt nicht Spott und Hohn um seinetwillen ertragen, der all
dieses fiir euch erduldete? Nun sprecht aus eurer Seele heraus und
sagt: »Er hat mich geliebt und sich selbst fiir mich hingegeben.«%

138 Vgl. Galater 2,20.

—ee- 241 <—



Wenn ihr das nicht sagen kénnt, dann kénnt ihr auch nicht gliick-
lich sein. Aber wenn ihr es konnt, was wollt ihr dann tun? Miisst ihr
ihn nicht lieben und euch fiir 7hn hingeben?

Das Kreuz ist ein wunderbarer Magnet, der jeden Mann von
echtem Metall zu Jesus zieht. Es ist wie ein hoch emporgehobe-
nes Panier, um das sich alle Treuen sammeln miissen. Dieses Kreuz,
durch alle Lande getragen, wird die Tapferen aufwecken, dass sie ins
Feld eilen.

Koénnt ihr euren Herrn den Tod fiir euch erleiden sehen und ihm
dann den Riicken kehren? Ich bete, dass ihr nicht linger z6gert, son-
dern sofort ruft: »Schreibt meinen Namen unter seinen Nachfolgern
nieder, denn ich will bis ans Ende fir ihn kimpfen!«

So viel entnehmen wir zur Belehrung aus dem Leben des Joseph
von Arimathia. Wenn das Kreuz nicht einen Mann zum Heraustre-
ten aus seiner Verborgenheit bringen kann, was dann? Wenn uns
der Anblick der sterbenden Liebe nicht zu mutiger Liebe zu ihm
bewegt, was ist dann dazu imstande?

Eine Ermunterung fiir uns

Vielleicht denke ihr, dass die Zeit, in der Joseph lebte, gebieterisch
verlangte, dass er sein Versteck verlassen und zu Pilatus hineinge-
hen sollte, aber dass ihr selbst ja nicht in einer solchen notvollen
Lage seid.

Hort zu, meine Freunde, viele Leute benutzen ihre Gelegen-
heiten nicht, wie sie auch sein mdgen. Der Herr Jesus hingt heute
nicht an einem Kreuz und hat nicht nétig, begraben zu werden;
aber andere dringende Notwendigkeiten existieren und fordern
euch heraus. Die gegenwirtige Situation der Welt verlangt, dass
jeder Mann, dessen Herz richtig steht, seinen Herrn bekennen und
ihm dienen sollte. Jeder, der Christus lieb hat, sollte es in dieser
Stunde durch die Tat beweisen.

—e- 242 <



Eine Boje gegeniiber von Mumbles in Stidwales trigt eine Glo-
cke, die die Seefahrer vor einem gefihrlichen Felsen warnen soll.
Diese Glocke ist bei gewdhnlichem Wetter ruhig, aber wenn sich
Wind erhebt und sich die groflen Wogen auf das Ufer zuwilzen,
dann werden ihre feierlichen Téne meilenweit gehort.

Ich glaube, es gibt treue Minner, die still sind, wenn alles ruhig
ist, die aber gezwungen sein werden zu sprechen, wenn sich die wil-
den Winde erheben.

Ich versichere euch, dass ein Sturm jetzt wiitet und dass es
schlimmer und schlimmer wird. Wenn ich die Zeichen der Zeit
richtig lese, wire es gut, wenn die Glocke ihre Warnung liutete,
damit nicht Seelen auf dem Felsen des Irrtums verloren gehen.

Wenn ihr in die hinteren Reihen getreten seid, miisst ihr eure
gemiitliche Stellung verlassen. Ich rufe euch in des Meisters Namen
zum Krieg auf. Der Herr bedarf euer. Wenn ihr dem Herrn nicht zu
Hilfe kommt, so wird ein Fluch auf euch fallen. Euch muss entweder
»feige Memmen« auf den Riicken geschrieben werden oder ihr werdet
euch heute der Sache Jesu anschlieflen. Soll ich euch sagen, warum?

Die Feinde Christi waren zu weit gegangen. Als sie ihn verfolg-
ten und Steine aufhoben, ihn zu steinigen, gingen sie sehr weit. Als
sie sagten, er hitte einen Teufel und wire wahnsinnig, da gingen
sie viel zu weit. Als sie behaupteten, dass er die Teufel durch Beel-
zebub, den Obersten der Teufel, austriebe, war das eine Listerung.
Aber jetzt, jetzt haben sie die Linie verhingnisvoll weit tiberschritten.
Sie haben tatsichlich den Konig Israels genommen und ihn an das
Kreuz genagelt, und er ist tot. Deshalb kann Joseph es nicht linger
aushalten. Er verlisst ihre Gesellschaft und verbindet sich mit dem
Herrn Jesus.

Seht, wie weit die Menschen in diesen Tagen gehen. Drauflen in der
Welt zeigt sich der Unglaube von einer so groben Seite, dass er der
Zivilisation, geschweige denn des Christentums unseres Zeitalters
unwiirdig ist. Jetzt kommt heraus, ihr Feiglinge, und weigert euch,

—ee> 243 <e—



zu der ungliubigen Welt gezihlt zu werden! Auflerdem sehen wir
in der Christenheit Minner, die uns schon manche wichtige Lehre
weggenommen haben und jetzt auch noch die Inspiration des Wor-
tes Gottes angreifen. Sie sagen uns deutlich, dass sie das, was die
Schrift sagt, nur so weit glauben, wie es ihnen gefillt. Die Bibel ist
fiir sie ein schones, aber etwas veraltetes Buch. Nun, wenn ihr dazu
schweigen kénnt — ich kann es nicht! Die Zitadelle des Christen-
tums wird jetzt angegriffen. Lasst keinen tapferen Mann vor ihrer
Verteidigung zuriickschrecken! Wenn ihr euren Mund halten und
den Glauben in Stiicke reifen lassen wollt — ich kann es nicht!

Jetzt, wo der Irrtum keine Schranken kennt, miissen wir fiir
die Verteidigung der Wahrheit auftreten. Da man den Angriff auf
Gottes Wort bis aufs AufSerste treibt, ist es notig, jedes Stiickchen
des Glaubens festzuhalten. Ich fiir mein Teil will keine Ecke mei-
nes Glaubens um irgendeines Menschen willen aufgeben. Wenn
die Wahrheit ein strenges Aussehen hat, so wollen wir sie nicht ver-
schleiern. Wenn ein Argernis in dem Kreuz ist, so wollen wir es
nicht verbergen. Dies soll meine Antwort an alle sein, die sich dem
Geist des Zeitalters anpassen wollen. Ich kenne nur einen Geist: Der
ist in jedem Zeitalter unverinderlich. Die Zweifel der Feinde Gottes
sollen auf uns keinen Einfluss haben als nur den, dass wir das Evan-
gelium fester in unser Herz schlieffen.

Ich bitte jeden Christen, Mut zu fassen und seines Herrn Farben
zu zeigen und zur Schlacht auszuriicken. Kommt jetzt hervor, wenn
ihr es nie vorher tatet!

Als sich Joseph von Arimathia als Jiinger unseres Herrn zu erkennen
gab, waren die meisten Freunde unseres Herrn geflohen. Da sagte
sich Joseph: »Ich muss hineingehen und um den Leichnam bitten.«
Wenn jeder andere davonliuft, dann wird der Schiichterne tapfer.
Ich habe oft festgestellt, dass die Schwachen stark wurden, wenn
ein allgemeiner Abfall vom Glauben um sich griff. Die Menschen,
die frither sagten: »Wir wissen kaum, ob wir tiberhaupt zu Gottes

—e> 244 <—



Kindern gehéren, wir sind so unwiirdigl«, krochen aus ihren Hoh-
len und wurden tapfer im Streit und schlugen die Heere des Fein-
des in die Flucht.

Die Zahl derer, die zu Josephs Zeiten dem Herrn treu blieben,
war sehr klein. Wer von ihnen nicht ganz und gar arm war — zum
Beispiel die Frauen, die ihm mit ihrer Habe dienten —, war doch
unfihig, zu Pilatus zu gehen und um des Herrn Leichnam zu bit-
ten. Er wiirde sie nicht vorgelassen haben; und wenn er es getan
hitte, wiren sie doch zu schiichtern gewesen, darum zu bitten. Aber
Joseph ist reich und ein Ratsherr, und deshalb scheint er zu sagen:
»Diese lieben, guten Frauen brauchen einen Freund; sie kdnnen den
Leichnam nicht allein vom Kreuz abnehmen. Ich will zum rémi-
schen Landpfleger gehen. Zusammen mit Nikodemus will ich die
Leinwand und die Spezereien beschaffen, und die Frauen sollen uns
helfen, den Herrn vom Holz herunterzunehmen und ihn in mein
neues Grab zu legen. Dann will ich seine Glieder mit Leinwand
umwinden und ihn mit Spezereien wiirdig einbalsamieren.«

Einige von euch wohnen in kleinen Landstidtchen, wo die Got-
teskinder vielleicht treu und sehr arm sind und auch nicht viele
Méglichkeiten haben. Wenn euch etwas bewegen soll, entschiede-
ner zu sein, dann dieses Beispiel des Joseph. Es gehort Mut dazu,
einer schwachen Schar zu helfen. Gewoshnliche Leute sind da, wo
der Erfolg ist, aber der echte Mann schimt sich nicht, ein verachtetes
Vorhaben zu stiitzen, wenn es um die Sache der Wahrheit geht. Wer
Fihigkeiten und Vermégen hat, sollte sagen: »Ich will hingehen und
ihnen jetzt helfen. Ich kann des Meisters Sache nicht diesen schwa-
chen Leuten iiberlassen. Ich weifs, sie tun ihr Bestes, und da das sehr
wenig ist, will ich mich mit ihnen verbinden und mich bemiihen,
ihnen um meines groflen Meisters willen beizustehen.«

Seht ihr, worauf ich abziele? Es ist heute mein einziger Wunsch,
die wenigen unter euch, die einen Augenblick geschwankt haben, zu
bewegen, fiir Jesus aufzustehen und tiberall seinen teuren und hei-
ligen Namen zu bekennen.

—- 245 <e—



Vielleicht seid ihr wie Blumen, die nicht blithen kénnen, ehe es
dunkel wird. Jetzt ist eure Stunde. Der Abend ist schon gekommen;
blitht, meine Freunde, und fiillt die Luft mit dem Wohlgeruch eurer
Liebe. Wenn sich andere Blumen geschlossen haben, so tragt Sorge,
euch dem Tau zu 6ffnen. In diesen finsteren Stunden leuchtet her-
vor! Die Sonne ist verschwunden; nun lasst euch sehen!

Joseph und Nikodemus wurden nicht bei Tageslicht gesehen, als
Jesus lebte, aber als die Sonne durch seinen Tod untergegangen war,
da strahlte ihr Glanz am héchsten.

O mein zdgernder Bruder, jetzt ist deine Zeit, deine Stunde.
Nutze sie um unseres grofien Meisters willen!

Eine Anleitung

Jemand sagt: »Nun, was meinst du damit, dass ich hervortreten soll?
Ich kann sehen, was Joseph tat, aber was soll ich tun? Ich lebe nicht
in Arimathia, und es gibt in unseren Tagen keinen Pilatus.«

Joseph begab sich dadurch, dass er seinen Herrn anerkannte, in
personliche Gefahr. Ein Sklave, dessen Herr hingerichtet wurde,
weil er Christ war, ging zum Richter und bat um den Leichnam sei-
nes Herrn, um ihn zu begraben. Der Richter erwiderte: »Warum
wiinschst du den Leichnam deines Herrn?« — »Weil er Christ war
und ich auch Christ bin.« Auf dieses Bekenntnis hin wurde er selbst
zum Tode verurteilt.

Pilatus hitte ebenso handeln kénnen, denn die jiidischen Obers-
ten miissen Joseph gehasst und seinen Tod gewiinscht haben. Er war
lange Zeit zuriickhaltend gewesen, aber jetzt nahm er sein Herz in
beide Hinde und ging kiihn zu Pilatus hinein. Er bat um den Leich-
nam, und der Prokurator gab seinem Wunsch statt.

Wiirdest du, wenn es nétig wire, deine besten irdischen Giiter
aufs Spiel setzen? Bist du bereit, den Ruf der Bildung und des Mutes
durch das Bekenntnis deines Glaubens in diesen Tagen des Abfalls

—oe> 246 <o—



zu verlieren? Kannst du alles um Christi willen verlassen? Wenn es
die liebste Verbindung zerreif3t, wenn es die glinzendsten Aussich-
ten zerstort, wiirdest du dein Kreuz auf dich nehmen und deinem
Herrn folgen?

Denkt ferner daran, dass dieser gute Mann, als er den Leich-
nam Jesu abnahm, nach dem jidischen Gesetz unrein wurde. Es
mag euch nicht wichtig erscheinen, aber fiir einen Juden war das
sehr schlimm, besonders wihrend der Passahwoche. Er riihrte einen
Leichnam an und verunreinigte sich damit nach dem Gesetz der
Juden. Aber er hielt es nicht fur eine Verunreinigung, den Leich-
nam seines Herrn anzuriihren. Und es war auch keine Verunreini-
gung. Es war eine Ebre, diesen heiligen, von Gott bereiteten Leib
anzuriihren.

Dennoch wird man dir sagen: »Wenn du auf Christi Seite trittst
und dich mit seinem Volk verbindest, dann erniedrigst du dich.« Sie
werden mit den Fingern auf dich zeigen, dir einen Schimpfnamen
geben und dich des Fanatismus beschuldigen. Nimm diese geseg-
nete Schande auf dich und sprich mit David: »Ich will noch gerin-
ger werden.«"¥ Unehre fiir Christus ist Ehre, und Schande fiir ihn
der Gipfel allen Ruhmes.

Dann nahm dieser Mann, nachdem er sein Leben gewagt und
seine Ehre aufs Spiel gesetzt hatte, grof§e Kosten fiir das Begribnis
Christi auf sich. Er ging hin und kaufte feine Leinwand und gab
jenes in den Felsen gehauene Grab. Das, auf dessen Besitz der Ehr-
geiz jedes Isracliten gerichtet war, gab er freudig hin, damit der Herr
dort hingelegt werden konnte.

Oh, wenn du Christus bekennst, bekenne ihn durch die Tat.
Halte deine Brieftasche nicht vor ihm zuriick!

Ich las neulich die Geschichte eines guten alten Diakons in Ame-
rika, der in eine Versammlung kam, nachdem eine Missionskol-
lekte stattgefunden hatte. Der Prediger bat darauf »unseren Bruder

139 2.Samuel 6,22.

—ee> 247 ~<e—



Sewell«, zu beten. Sewell betete nicht, sondern steckte die Hand in
die Tasche und suchte darin herum. »Bringt eure Biichse, sagte er,
und als die Biichse kam und er sein Geld hineingelegt hatte, sagte
der Prediger: »Bruder Sewell, ich bat Sie nicht, etwas zu geben, ich
wiinsche nur, dass Sie mit uns beten mochten.«

»Ohg, sagte der, »ich konnte nicht beten, bevor ich etwas gege-
ben hatte.« Er fiihlte sich verpflichtet, erst etwas fiir das grofle Mis-
sionswerk zu tun, und nachdem er das getan hatte, konnte er dafiir
beten.

O dass alle Christen von der Richtigkeit eines solchen Handelns
tiberzeugt wiren! Kommt hervor, die ihr euch hinter dem Ofen ver-
steckt habt! Sprecht nun die Leute an und bekennt, was der Herr fiir
euch getan hat. Joseph von Arimathia, wo bist du? Komm hervor,
Mann! Tritt hervor; deine Zeit ist gekommen! Ihr seid von nun an
die Tapfersten der Tapferen in der Leibwache Christi, die ihm folgt,
wohin er geht. Habe keine Furcht, sondern achte es fiir Freude,
wenn du um des Mannes willen in mancherlei Anfechtungen fillst,
der Konig aller Kénige und Herr aller Herren ist. Thm sei Ehre von
Ewigkeit zu Ewigkeit!

—+o> 248 <o



(Do Tt
MWML

»Und sie steinigten den Stephanus, der betete und sprach:
Herr Fesus, nimm meinen Geist auf! Und niederkniend rief er
mit lauter Stimme: Herr, rechne ihnen diese Siinde nicht zu!
Und als er dies gesagt hatte, entschlief er«
(CApostelgeschichte 7,59-60).

7 Y ~

Es ist fiir uns alle sehr niitzlich, daran erinnert zu werden, dass unser
Leben nur ein Dampf ist, der eine kurze Zeit wihrt, danach aber
verschwindet. Weil das oft vergessen wird, leben die Weltmenschen
ruhig und gehen die Christen sorglos ihren Weg. Wenn wir nicht
nach der Wiederkunft des Herrn ausschauen, so frisst sich die Welt-
lichkeit in unsere Seele wie ein Krebs.

Wenn du schon in dieser Welt Reichtiimer hast, so denke doch
dariiber nach, dass du nicht hierbleiben kannst, und lege nicht zu
grofes Gewicht auf die Annehmlichkeit des Reichtums. Wenn du
dagegen bescheiden wohnst und die Last der Armut trigst, sei des-
wegen nicht niedergedriicke, denn diese leichten Triibsale sind nur
fir den Augenblick und nicht wert, mit der Herrlichkeit verglichen
zu werden, die auf uns wartet. Sieh auf die Dinge, die sind, als wenn
sie nicht wiren. Denke daran: Du bist ein Teil einer groflen Prozes-
sion, die stets weiterschreitet; andere kommen und gehen vor dei-

—- 249 ~<4—



nen eigenen Augen, du sichst sie, und sie verschwinden, und du
selbst schreitest fort zu einer anderen, wirklichen Welt.

Es ist weise, iiber unsere letzten Stunden zu reden, uns unser
Abscheiden vorzumalen und bereit zu sein, vor den grofSen Rich-
terstuhl zu treten. Es ist unsere Pflicht, unsere Lampe fiir den Briu-
tigam zu schmiicken. Wir sind berufen, allezeit bereitzustehen und
auf die Wiederkunft unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus
zu warten oder auf die Vorladung, die uns sagen wird, dass der Leib
wieder zur Erde werden und der Geist wieder zu Gott gehen muss,
der ihn gegeben hat.

Der Tod des Stephanus mag unseren Betrachtungen helfen, wih-
rend wir mithilfe des Heiligen Geistes unsere Gedanken darauf rich-
ten, dass auch wir entschlafen missen. Dies ist der einzige Tod eines
Mirtyrers, tiber den so ausfiihrlich im Neuen Testament berich-
tet wird. Der Heilige Geist wusste, dass gentigend Mirtyrer da sein
wiirden, ehe die Geschichte der Gemeinde zu Ende wire. Es ist auch
der einzige Tod — mit Ausnahme des Todes unseres Herrn —, der im
Neuen Testament ausfiihrlich beschrieben wird. Natiirlich wird uns
tiber den Tod anderer Heiliger berichtet, aber was sie im Sterben
sprachen und was sie empfanden, als sie diese Welt verlieflen, das ist
nicht verzeichnet.

Der Heilige Geist wusste, dass es uns nie an heiligen Sterbebetten
und triumphierenden Heimgingen fehlen wiirde. Er wusste, dass
dies fiir das Volk Gorttes alltdgliche Tatsachen sein wiirden. Auf3er-
dem wollte uns der Heilige Geist vielleicht aus seinem Stillschwei-
gen entnehmen lassen, dass wir der Art des Sterbens der Menschen
nicht so viel Wichtigkeit beilegen sollten als vielmehr der Art ihres
Lebens. Wie der Herr Jesus zu leben, ist das, was uns am nichsten
liegt. Ein triumphierender Tod mag die Krone sein, aber ein hei-
liges Leben ist das Haupt, das diese Krone trigt. Wihrend unseres
Lebens den Geboten unseres Herrn zu gehorchen, ist unsere wich-
tigste Aufgabe. Das Zeugnis des Todes wird uns in der Todesstunde
zuteilwerden. Wir sollen im Augenblick unseres Todes Todesgnade

—e> 250 44—



haben; aber gegenwirtig ist es unsere Hauptaufgabe, die Gnade zu
erlangen, die uns fihig macht, die Lehre Gottes, unseres Heilandes,
in allen Dingen zu zieren.

Der Zeitpunkt des Heimganges

Es fillt uns sofort auf, dass der Tod des Stephanus mitten in seiner
Titigkeit stattfand. Er war zum Diakon der Gemeinde in Jerusalem
ernannt worden, um dafiir zu sorgen, dass die Almosen angemes-
sen unter den Armen verteilt wiirden, besonders unter den griechi-
schen Witwen. Er erfiillte seine Pflicht zur Zufriedenheit der gan-
zen Gemeinde und tat damit einen sehr niitzlichen Dienst, denn das
gab den Aposteln Gelegenheit, sich ganz ihren eigentlichen Aufga-
ben, dem Predigen und Beten, zu widmen.

Es ist nichts Geringes, wenn wir eine Last fiir einen anderen tra-
gen kénnen und dieser dadurch fiir einen wichtigeren Dienst frei
wird, den wir selbst zu leisten nicht imstande sind. Wenn es so ist,
dass ich selbst nicht predigen kann, aber einem, der predigt, gewisse
Sorgen abnehmen kann und ihm so helfe, mehr und besser zu pre-
digen, so predige ich im Grunde selbst. Die Sorge, die Stephanus fiir
die Armen trug, trug auch dazu bei, Streit und Spaltungen zu ver-
hindern.

Aber Stephanus erfiillte auch als Verkiindiger des Wortes Got-
tes einen heiligen Dienst — und das mit groffer Kraft: Er war voll
Glaubens und Heiligen Geistes. Er steht auf dem Blatt der Kirchen-
geschichte der damaligen Zeit als einer der Fiihrer da, sodass die
Feinde des Evangeliums seine hervorragende Wirkung erkannten und
ihn zum Gegenstand ihres Hasses machten; denn sie wiiten gewShn-
lich gegen die, die am meisten Gutes tun. Stephanus stand in der Vor-
derreihe des Heeres Gottes, und von dort wurde er weggenommen!

»Ein Geheimnisl«, sagen einige. »Ein groffes Geheimnisl, sage
ich. Meine Briider, wer wiinscht, zu irgendeiner anderen Zeit weg-

o> 25T <ee—



genommen zu werden? Ist es nicht gut, in der Riistung zu sterben,
solange man noch niitzlich ist? Wer verlangt zu bleiben, bis er mehr
eine Last als eine Hilfe ist? Wenn wir berufen werden, mitten in
unserer Titigkeit abzuscheiden, so sollten wir uns dem dankbar
unterwerfen.

Er wurde auf der Hohe seiner Wirksamkeit weggenommen, als
viele durch seine Predigt bekehrt und durch seinen Glauben Wun-
der gewirkt wurden. Er schien fiir die Gemeinde notwendig zu sein.

Es ist doch gut, dass Gott sein Volk lehrt, wie viel er durch einen
Mann tun kann, den er erwihlt. Andererseits zeigt er auch, dass er
von keinem Menschen abhingig ist, sondern sein Werk auch ohne
den besten Arbeiter in seinem Weinberg zu tun vermag.

Wenn unser Leben eine Lehre lehren kann und diese Lehre
gelehrt worden ist, unser Tod aber eine andere Lehre lehren kann,
so ist es gut zu leben und gut zu sterben. Lasst mich geerntet wer-
den, wenn mein Dienst wie der Weizen ist — wie in dem Traum
Pharaos mit sieben vollen und guten Ahren —, und nicht zu einer
Zeit, wo mich der Ostwind zur Unfruchtbarkeit ausgedorrt hat.
Wenn Gott durch unsere Wegnahme verherrlicht wird, ist es dann
nicht gut?

Gott kann sogar mehr als gew6hnlich verherrlicht werden, wenn
er uns beiseitelegt, um seiner Gemeinde zu zeigen, dass er ohne seine
Diener wirken und andere an ihrer Stelle erwecken kann! Gliicklich
ist der Bote, der durch seine Abwesenheit ebenso wie durch seine
Gegenwart des Meisters Willen erftillt!

Aber der Tod des Stephanus war von Schmerzen und vielem beglei-
tet, was Fleisch und Blut zuwider ist. Er starb nicht von weinen-
den Freunden umgeben, sondern von Feinden, die mit den Zih-
nen {ber ihn knirschten. Kein heiliger Gesang machte sein Sterbe-
zimmer fréhlich, sondern das Rufen und Schreien einer wiitenden
Menschenmenge tonte in seinen Ohren. Fir ihn gab es kein wei-
ches Kissen, sondern nur harte und grausame Felsen. Zerschlagen

—e>- 252 <o



und zermalmt von einem Hagel von Steinen legte er sich nieder und
erwachte im Schof seines Herrn.

Nun, Briider, das ist ein groffer Trost fiir uns, denn wenn er in
vollkommenem Frieden, in Freude und Triumph sterben konnte,
wie viel mehr kénnen wir erwarten, in Frieden abzuscheiden! Da
wir nicht diese grausamen Begleiter in unseren letzten Stunden
haben werden, konnen wir dann nicht hoffen, dass wir durch die
Gegenwart unseres Herrn und Meisters aufgerichtet und gestiitzt
werden? Wenn Stephanus unter einem Hagel von Steinen entschlief,
dann diirfen wir hoffen, friedlich im Glauben an Jesus zu entschla-
fen, wenn die Heiligen um unser Bett versammelt sind, um uns
Lebewohl zu sagen.

Ich méchte euch aber besonders darauf aufmerksam machen,
dass die letzten Augenblicke des Stephanus ruhig, friedlich, zuver-
sichtlich und freudig waren. Er machte keine Zugestindnisse,
wihrend er die wiitenden Zuhérer ansprach. Er sagte ihnen die
einfache Wahrheit — mit solcher Uberlegenheit, als wiirde er ihnen
eine gefillige Rede halten. Als sie zornig wurden, hatte er keine
Angst. Er nahm keinen einzigen Ausdruck zuriick, milderte ihn
auch nicht, sondern traf sie mit aller Treue gegen seinen Herrn
mitten ins Herz. In dem Bewusstsein, dass er seine letzte Predigt
hielt, gebrauchte er das scharfe, zweischneidige Schwert des Wor-
tes Gottes und durchbohrte ihr Herz. Er kiimmerte sich wenig
darum, dass sie die Stirn runzelten, und wurde nicht verwirrt, als
sie mit den Zihnen knirschten. Er war so ruhig wie der offene
Himmel iiber ihm und blieb es auch, als sie ihn zur Stadt hinaus-
stielen. Als sie ihn zum Tor hinausschleppten und ihre Kleider
abgelegt hatten, um ihn zu steinigen, lief§ er kein einziges furcht-
sames Wort fallen und stief§ keinen zitternden Schrei aus. Er stand
aufrecht und befahl ruhig seine Seele Gott; und als er unter den
ersten Steinwiirfen hinzufallen drohte, kniete er nieder — nicht,
um Mitleid zu erregen, sondern um von seinem Herrn Barmher-
zigkeit fiir seine Angreifer zu erbitten. Dann schloss er wie ein

—+- 253 <o



Kind, das miide ist und auf seiner Mutter Schof$ einschlift, die
Augen und »entschlief«.

Glaube also: Wenn du in Christus bleibst, wird das Gleiche bei
dir der Fall sein. Du wirst auch bei den Vorboten des Todes ruhig
bleiben. Wenn der Arzt den Kopf schiittelt, wird dein Herz nicht
verzagen; wenn deine Freunde traurig aussehen, wirst du ihren
Schmerz nicht teilen.

Wir weinten, als wir geboren wurden, obwohl alle um uns her
froh waren. Wir werden licheln, wenn wir sterben, wihrend alle
um uns her weinen. Der sterbende Christ ist oft der Einzige, der
ruhig und gefasst bleibt. Wihrend er von dem redet, was er fiihlt
und hofft, gleitet er sanft in die Herrlichkeit hintiber. Weshalb soll-
ten wir es anders erwarten?

Der Gott des Stephanus ist unser Gott. Den Glauben des Ste-
phanus besitzen wir auch, und wir kénnen ihn in der gleichen Kraft
und Vollmacht beweisen. Der Heilige Geist wohnt in uns, wie er in
Stephanus wohnte, und wenn er sich bei uns nicht genauso kraft-
voll erweist, dann hindert ihn nur unser Unglaube! Wenn wir Glau-
ben haben wie Stephanus, werden wir auch dieselbe Gelassenheit
der Seele haben wie er, wenn die fiir uns bestimmte Stunde kommt.
Briider, lasst uns den Tod nicht fiirchten, sondern ihm ohne die
geringste Furcht entgegensehen.

Stephanus war in einem sehr gehobenen Zustand. Aufgrund seiner
langen Rede stellt ihr fest, dass er ganz von seinem Gortt erfiille war
und dass ihn die Geschichte Israels tief bewegte. Er spricht nicht aus
Zorn gegen seine Landsleute, sondern sein Gott nimmt alle seine
Gedanken in Anspruch. Er erzihlt ihnen, wie Gott Joseph sandte,
aber das Volk sich gegen ihn emport hat, und wie Gott jetzt Jesus
sandte und die Juden seine Verriter und Morder wurden. Er fiihlt
Mitleid fiir sie in seinem Herzen, aber trotzdem fiihlt er vor allem
mit Gott die Ablehnung, die er vonseiten der Menschen immer wie-
der erfahren musste.

—- 254 <e—



Beachtet auch, wie die Seele des Stephanus nur mit geistlichen Din-
gen beschiftigt war. Ich darf sicher annehmen, dass Stephanus vor
dem Tempel grofle Ehrfurcht fiihlte. Die ersten jiidischen Christen
hatten ja alle noch eine gewisse Ehrfurcht vor dem Tempel, aber Ste-
phanus sagt: »Aber der Hochste wohnt nicht in Wohnungen, die
mit Hinden gemacht sind.«

Es ist bemerkenswert: Wenn die Heiligen dem Tode nahe sind,
dann machen sie sich aus dem, woraus sich andere sehr viel machen,
sehr wenig. Was bedeuten Formen fiir einen Sterbenden, fiir einen
Mann, der im Begriff ist, seinem Gott zu begegnen? Jede Form des
Gottesdienstes, fiir die ein Mann eintritt, solange er gesund ist,
und die kleinen Besonderheiten der Lehre, auf die er frither so gro-
Ben Wert legte, scheinen im Vergleich mit den groflen geistlichen,
wesentlichen Dingen gering, wenn er auf die Ewigkeit zugeht. Der
Heilige wird immer geistlicher, je niher der Tod kommt, denn er
nihert sich jener Stadt, von der Johannes sagte: »Ich sah keinen
Tempel in ihr.<"*" Briider, es ist etwas GrofSes, geistlich zu wachsen,
bis ihr die Eierschalen der Form brecht und abschiittelt. Stephanus
verlief} ganz jene abergldubische Ehrfurcht, deren Mehltau immer
noch auf vielen Christen liegt. Er betete Gott, der ein Geist ist, im
Geist und in der Wahrheit an.

Es ist sehr klar, dass sich Stephanus tiber alle Menschenfurcht erhob.
Sie gafften und heulten ihn an, aber was machte ihm das aus? Er
sollte von den Hinden grausamer Menschen den Tod eines Listerers
drauflen vor der Stadt erleiden, aber das erschreckte ihn nicht. Sein
Antlitz glithte von unaussprechlicher Freude; er sah nicht aus wie
ein Mann, der zur Hinrichtung geschleppt wird, sondern wie einer,
der auf dem Weg zur Hochzeit ist. Er sah eher wie ein unsterblicher
Engel aus als wie ein zum Tode Verurteilter.

140 Offenbarung 21,22.

—- 255 <o



Ach, Briider, so wird es allen Treuen ergehen! Heute fiirchten wir
den Menschen, der nur ein Wurm ist; heute sind wir so schwach,
dass wir uns durch die Meinung unserer Mitmenschen leiten las-
sen und auf freundliche Stimmen horchen, die uns raten, nur mit
duflerster Vorsicht iiber gewisse Dinge zu sprechen, damit wir die-
sen oder jenen nicht betriiben. Aber je tauglicher wir fiir den Him-
mel sind, desto mehr verachten wir jeden Kompromiss und spiiren,
dass wir fiir die Wahrheit, fiir Gott, fiir Christus geradeheraus spre-
chen miissen, selbst wenn wir deswegen sterben miissen. Wer sind
wir, dass wir uns vor einem Menschen fiirchten sollten, der sterben
wird und den die Bibel einen Wurm nennt?'4!

Zu gleicher Zeit war Stephanus frei von allen Sorgen. Er war ein
Diakon, aber er sagte nicht: »Was werden diese armen Leute tun?
Wie wird es den Witwen ergehen? Wer wird fiir die Waisen sorgen?«
Er sagt nicht einmal: »Was werden die Apostel tun, da ich mich
nun nicht mehr ihrer Arbeit annehmen kann?« Kein Wort davon.
Er sieht den Himmel offen und denkt wenig an die Gemeinde, die
zuriickblieb, obwohl er sie von ganzem Herzen liebte. Er vertraute
die streitende Gemeinde ihrem Fiihrer an. Er selbst ist ja zur tri-
umphierenden Gemeinde gerufen. Er hért die Posaune tonen: »Auf
und hinwegl« Siehe, er stellt sich dieser Aufforderung.

Gliickliche Menschen, die so ihre Sorgen abwerfen und in die Ruhe
eingehen kénnen! Warum sollte es mit uns nicht auch so sein? Unser
Herr leitete seine Gemeinde, bevor wir geboren waren. Er wird nicht
in Verlegenheit geraten, weil er uns heimgerufen hat; und deshalb
brauchen wir uns nicht zu beunruhigen, als wenn wir tiberaus wichtig
wiren und die Gemeinde untergehen wiirde, weil wir ihr fehlen.

Stephanus hatte auch keinen Groll. Das war wirklich ein geistliches
Gebet: »Herr, rechne ihnen diese Siinde nicht zu!« Daniel stand vor

141 Vgl. Hiob 25,6.

—eo> 256 <o



Belsazar und sah die Waage, mit der Belsazar gewogen und zu leicht
erfunden wurde."? So sah auch Stephanus die Waage der Gerech-
tigkeit. Der Mord an ihm wurde wie ein grofles Gewicht in die
Waagschale gegen die wiitenden Juden gelegt. Sie sank, und er rief
aus: »Herr, wirf nicht diese Stinde in ihre Waagschale!« Er konnte
nicht sagen wie der Heiland: »Sie wissen nicht, was sie tun!«*® Denn
sie wussten es sehr wohl und waren durch seine Rede beunruhigt,
sodass sie sich die Ohren zuhielten, um nicht noch mehr zu héren.
Aber er bittet, soweit er es der Wahrheit nach tun kann, fiir sie, wih-
rend er seine Seele aushaucht.

Jedes Kind Gottes sollte sofort allen Groll beiseitelegen oder viel-
mehr, es sollte nie Groll aufkommen lassen. Wir sollten in unserem
Herzen keine Erinnerung an Boses festhalten, sondern jeden Tag
frei vergeben, wie uns jeden Tag frei vergeben wird. Und je niher
wir dem Tod kommen, desto grofler muss die Liebe fiir die werden,
die uns hassen; denn dadurch kénnen wir beweisen, dass wir fiir den
Himmel bereit sind.

Um die Beschreibung seines Todes abzuschlieflen: Stephanus starb
wie ein Sieger. Sein Name war Stephanus oder »Krone«; und wahr-
lich, an jenem Tag empfing er nicht nur eine Krone, sondern wurde
die Krone der Gemeinde als der erste Mirtyrer. Er war der Sieger,
nicht seine Feinde. Sie steinigten seinen Korper, aber seine Seele
hatte sie iiberwunden. Es war nicht in ihrer Macht, ihn zu bewegen,
sein ruhiger Blick trotzte ihrer Wut. Er ging heim zu seinem Gortt,
und seine Feinde haben ihm auf dem Weg dahin nichts rauben kén-
nen. Er iiberwand weit durch den, der ihn geliebt hatte.

Dies sind einige der charakteristischen Merkmale, die uns bei
dem Abscheiden des Stephanus auffallen, und ich hoffe, dass sie sich
auch bei uns finden werden. Gott gebe sie uns, und wir wollen ihm
alle Ehre dafur geben!

142 Vgl. Daniel 5,17-28.
143 Lukas 23,34.

—+- 257 <ee—



Besondere Merkmale seines Heimganges

Stephanus war in viererlei Weise voll von Jesus: Er sah Jesus, er rief
ihn an, er vertraute ihm und ahmte ihn nach. Zuerst: Er sah den
Herrn Jesus.

Der Mirtyrer sah zum Himmel auf und erblickte die Herrlich-
keit Gottes und Jesus zur Rechten Gottes stehen. Zuerst war Ste-
phanus wahrscheinlich im Ratssaal des Synedriums, aber die Vision
schien das Dach wegzuschieben und die Pforten des Himmels zu
offnen. Es wird gesagt, dass er des Menschen Sohn sah.

Dies ist die einzige Stelle in der Schrift, wo Jesus von einem ande-
ren als von ihm selbst »der Sohn des Menschen« genannt wird. Er
selbst nannte sich hiufig »der Sohn des Menschen«; das war in der
Tat der gewohnliche Name, den er sich beilegte. Aber seine Jiinger
nannten ihn nicht so. Vielleicht war die Herrlichkeit des verworfe-
nen Messias als Mensch der besondere Gedanke, der in der Seele des
Stephanus geweckt werden sollte, um ihm zu versichern, dass der
verfolgte Diener genauso siegen wiirde, wie sein verachteter Herr
triumphiert hatte.

Es ist zu allen Zeiten gut, unseren verherrlichten Herrn anzu-
schauen; aber es war bei dieser Gelegenheit besonders angemes-
sen, denn der Herr selbst hatte seine Feinde gewarnt: »Von jetzt an
werdet ihr den Sohn des Menschen zur Rechten der Macht sitzen
sehen.«* Er hatte diese Worte zu denselben Minnern gesprochen,
die jetzt Stephanus bezeugen hérten, dass es so sei.

Stephanus sah seinen Herrn stehend; und der Herr wird gew6hn-
lich als sitzend beschrieben. Aber es schien, als wire der mitfithlende
Herr aufgestanden, um seinem leidenden Diener niher zu kommen,
um ihn zu stirken und auch aufzunehmen, wenn der Kampf been-
det ist.

144 Matthius 26,64.

—ee>- 258 <ee—



Der Platz, den der Herr einnahm, war »zur Rechten Gottes«. Ste-
phanus sah deutlich den unaussprechlichen Glanz der ewigen Herr-
lichkeit, den kein menschliches Auge sehen kann; und in dieser
Herrlichkeit sah er den Sohn des Menschen an dem Platz der Liebe,
der Macht und Ehre, verehrt und angebetet.

Wenn es mit uns zum Sterben geht, liebe Freunde, so diirfen wir
vielleicht nicht erwarten, mit unseren Augen zu sehen, was Stepha-
nus sah. Aber der Glaube hat eine grof§e vergegenwiirtigende Kraft.
Die Tatsache, dass der Herr Jesus auf dem Thron sitzt, ist immer
dieselbe; und solange wir tiberzeugt sind, dass er zur Rechten Gottes
ist, macht es wenig aus, ob wir ihn mit unseren natiirlichen Augen
sehen. Denn der Glaube ist »eine Verwirklichung dessen, was man
hofft, eine Uberzeugung von Dingen, die man nicht sieht«®.

Briider, falls euer Glaube stark ist, wenn es zum Sterben geht, so
werdet ihr den Herrn Jesus zur Rechten Gottes sehen, und das wird
alle Todesfurcht von euch wegnehmen. Thr werdet spiiren: Wenn
der Mensch Jesus Christus dort ist, so werde ich, der ich durch ihn
dort vertreten bin, auch dort sein. Ich werde von den Toten auferste-
hen, seine ewige Kraft und Gottheit wird mich dahin erheben, wo
er ist, denn er hat mir versprochen: »Vater, ich will, dass die, die du
mir gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin.«!

Ich will es wagen, weiterzugehen. Ich bin durch eigene Beob-
achtung tiberzeugt, dass nicht wenigen, sondern vielen sterbenden
Heiligen viel mehr gegeben wird als die Vergegenwirtigung des
Glaubens. Viel hiufiger, als wir annehmen, wird den Heiligen in
der Stunde ihres Abscheidens der tibernatiirliche Schein gottlichen
Glanzes verliehen. Ich habe Menschen, die verhiltnismiflig ungebil-
det und einfach waren, von dem, was sie in ihren letzten Stunden
sahen, in solcher Weise sprechen héren, dass ich gewiss bin: Sie nah-
men die Ausdriicke nicht aus Biichern, sondern sie mussten gesehen
haben, was sie beschrieben. Es war eine Frische in ihren Schilderun-

145 Hebrier 11,1.
146 Johannes 17,24.

—+- 259 <o



gen, die mich tiberzeugte, dass sie das sahen, wovon sie mir versi-
cherten, dass sie es schauten. Die Freude, die daraus entstand, die
Ergebung in den géttlichen Willen, die Geduld, mit der sie ihre Lei-
den trugen, waren ein echter Beweis dafiir: Sie standen nicht unter
dem Einfluss einer Einbildung, sondern waren wirklich imstande,
hinter den Vorhang zu sehen. Der Leib wird in seiner Schwachheit,
wenn ich so sagen darf, ein verdiinntes Medium, die Nebel werden
weggeweht, der verdunkelnde Vorhang wird diinner, die himmli-
sche Herrlichkeit tritt deutlich hervor. Wie wenig wird ein Mensch
dann den Tod fiirchten oder sich um Schmerzen kiimmern, wenn er
Christus vor Augen hat!

Stephanus rief den Herrn Jesus an: »Herr Jesus, nimm meinen Geist
aufl«

Sterbende Christen sind durch Fragen tiber die Gottheit Christi
nicht beunruhigt. Liebe Freunde, im Tode bediirfen wir eines all-
michtigen und gottlichen Heilands. Wir wiinschen, dass der Herr,

»Gott, gepriesen in Ewigkeit«?/

, in diesem ernsten Augenblick zu
unserer Rettung da ist. Deshalb rief Stephanus den Herrn Jesus an
und betete ihn an. Er erwihnte keinen anderen Fiirsprecher.

O du Mirtyrer Gottes, warum riefst du nicht: »Ave Maria! Hei-
lige Jungfrau, komm mir zu Hilfe<? Warum betetest du nicht zu
Sankt Michael und allen Engeln? Nein, die Griuel der Heiligen-
und Engelanbetung waren in seinen Tagen noch nicht erfunden,
und wiren sie vorhanden gewesen, so wiirde er sie verachtet haben.
»Denn Gott ist einer, und einer ist Mittler zwischen Gott und Men-
schen, der Mensch Christus Jesus.«

Wir lesen auch nicht, dass er ein Wort von seinen guten Werken
sagte, von seinen Almosen, Predigten und Wundern. Nein, er rief

den Herrn Jesus an und verlief§ sich ganz auf ihn.

147 Rémer 9,5.
148 1. Timotheus 2,5.

—+e>- 260 <oo—



Ach, Briider, es ist gut, im alleinigen Vertrauen auf Jesus zu leben
und zu sterben. Wenn ihr euch heute Abend niederlegt und ruhig
an euer Abscheiden denkt und euch fragt, ob ihr zum Sterben bereit
seid, so werdet ihr nicht ruhig sein, bis euer Herz am Fuf§ des Kreu-
zes steht, auf das teure Blut des Heilandes sicht und demiitig glaubt,
dass er Frieden mit Gott gemacht hat.

Wias tat Stephanus danach? Er vertraute dem Herrn Jesus und setzte
seine Zuversicht allein auf ihn. Wir lesen, dass er sagt: »Herr Jesus,
nimm meinen Geist aufl« Er spiirte, dass sein Geist im Begriff
war, den Korper zu verlassen, um in die ewige Welt abzuscheiden.
Vielleicht kam ein Schauer natiirlicher Ehrfurcht vor dem grofSen
Geheimnis iiber ihn, so wie er iiber uns kommt, wenn wir daran
denken, dass wir entkleidet werden und das vertraute Gewand unse-
res Korpers ablegen sollen. Aber er befahl seinen Geist in die Hinde
Jesu, und alle Furcht und Sorge waren voriiber. Er war jetzt ganz
damit fertig. Er betete nicht mehr fiir sich selbst, sondern fiir seine
Feinde. Und dann schloss er die Augen und entschlief. Dies ist die
einfache und erhabene Kunst des Sterbens. Noch einmal nehmen
wir unsere Seele und legen sie in die treue, durchbohrte Hand des-
sen, der sie bewahren kann, und dann wissen wir, dass alles gesichert
ist. Wenn wir den Herrn Jesus gesehen, angerufen und auf ihn ver-

traut haben, so ist es leicht zu sterben.

Beachtet auch, dass der Tod des Stephanus ein Abbild des Todes Jesu
war. Lasst uns beten, dass unser Tod ebenso sein moge. Er war es
sogar in kleinen Umstidnden: Jesus starb drauflen vor dem Tor, und
Stephanus starb auch dort. Jesus starb betend, Stephanus auch. Jesus
starb, indem er sagte: »Vater, in deine Hinde tibergebe ich mei-
nen Geist!«* Stephanus nahte Gott durch den Mittler und sprach:
»Herr Jesus, nimm meinen Geist aufl« Christus starb, fiir seine Mér-

149 Lukas 23,46.

—ee>- 261 <o



der betend; Stephanus tat es auch: »Herr, rechne ihnen diese Siinde
nicht zul«

Nun, wenn unser Tod ein Abbild des Todes Jesu sein soll, warum
sollten wir uns fiirchten? Es ist unser Wunsch, ihm gleichgestaltet zu
werden. Es ist unsere Freude, sogar mit ihm zu leiden, und es wird
sicherlich freudevoll sein, mit ihm zu sterben.

So seht ihr, liebe Briider, dass der Tod des Stephanus Christus
verherrlicht und widerspiegelt. Niemand konnte infrage stellen,
wessen Bild und Uberschrift er trug. Wenn unser Leben auch so
ist, so wird unser Tod die gleiche Prigung tragen. Lasst euer Leben
ein Leben mit Jesus sein, ein Beten zu ihm, ein Vertrauen auf ihn,
ein Nachahmen seines Lebens — dann werdet ihr auch bei eurem
Abscheiden ihm dhnlich sein. Wie ihr bei ihm in den Anfechtungen
des Lebens ausgeharrt habt, so wird der Herr in den Augenblicken
des Todes mit euch sein.

Was wir uns wiinschen

Aus dem Abscheiden des Stephanus entnehmen wir etwas tiber die
Art des Todes, die wir uns wiinschen diirfen.

Zuerst ist es wiinschenswert, dass unser Leben und unser Tod aus
einem Guss sind. Stephanus war voll Glaubens und Heiligen Geis-
tes im Leben, so war er voll des Heiligen Geistes im 7ode. Stephanus
war kithn, tapfer, ruhig und gelassen im Leben, so ist er es ebenso
unter dem Hagel der Steine.

Es ist sehr traurig, wenn der Bericht iiber den Tod eines Men-
schen nicht zu seinem Leben passt. Ich fiirchte, viele Beerdigungs-
ansprachen haben durch ihre Schmeicheleien groffen Schaden ange-
richtet, denn die Leute haben sehr richtig gesagt: »Das ist hochst
sonderbar: Ich wusste nie, dass der Verstorbene ein Heiliger war, bis
ich diesen Bericht von seinem Ende hérte.«

Es ist schlimm, mit einem Ruck zu sterben, sozusagen auf eine

—ee>- 262 <ee—



andere Schiene geschoben zu werden. Es ist besser, von einem Grad
der Gnade zu einem anderen und so zur Herrlichkeit hiniiberzuglei-
ten. Wir sollten téglich sterben, jeden Morgen sterben, ehe wir zum
Frithstiick gehen. Wir sollten uns das alles vor Augen halten, sodass
es uns nichts Neues sein wird, wenn wir zum Sterben kommen.
Der Tod mag der Saum des Lebens sein, aber er sollte aus dem-
selben Stiick gemacht sein wie das ganze Tuch. Ein Leben aus Ton
kann nicht mit einem Tod aus Gold verbunden werden. Wir kon-
nen nicht hoffen, mit der Welt zu Mittag und mit Gott zu Abend
zu essen. Wir sollten jedoch jeden Tag im Hause des Herrn wohnen.

Weiter ist es hochst wiinschenswert, dass der Tod die Vollendung
unserer ganzen Laufbahn sei, der Schlussstein des Lebensgebiu-
des. Wenn der Mensch entschlift, sollte nichts mehr nétig sein, um
seine Arbeiten vollstindig zu machen.

Liebe Briider, ist es so mit euch? Angenommen, du wiirdest
heute dort auf deinem Stuhl sterben, wiirde dein Leben vollendet
sein oder wire es einer in der Mitte abgebrochenen Siule gleich? Es
gibt einige, die selbst in ihrem Geschiftsleben viele nétige Dinge
unterlassen haben. Sie haben zum Beispiel ihr Testament noch nicht
gemacht und werden bei ihren Kindern viel Kummer durch ihre
Nachlissigkeit verursachen. Manche Christen halten ihre weltlichen
Angelegenheiten nicht in Ordnung, sondern sind lax, unordentlich
und nachlissig. Wenn es dann mit ihnen zum Sterben kommy, sind
viele Fragen da, die das Sterben schwer machen.

Whitefield™® pflegte zu sagen, wenn er abends zu Bett ging: »Ich
habe nicht einmal ein Paar Handschuhe am unrechten Platz gelas-
sen; wenn ich diese Nacht sterbe, so sind alle meine Sachen fiir Zeit
und Ewigkeit geordnet.«

Das ist die beste Lebensweise, dass der Tod, mége er kommen,
wann er will — um Mitternacht, am Morgen oder um Mittag —, ein

150 George Whitefield (1714—1770), engl. Erweckungsprediger, Mitbegriinder des Methodismus.

—ee> 263 <e—



wiinschenswertes Ende zu einem Buche sein wird, von dem wir die
letzte Zeile schon geschrieben haben. Wir haben unseren Lauf been-
det und unserer Generation gedient, und unser Entschlafen ist der
passende Schluss des Lebens.

Mage unser Tod nicht von Unruhe und grofler Hast begleitet
sein; das wiirde uns hindern, bereit zu sein. Wenn gewisse Leute
mit einem Zug verreisen wollen und es schon einen Monat vor-
her wissen, so sind sie doch eine Stunde, ehe sie abreisen, in heller
Aufregung. Obwohl sie genau die Abfahrtszeit kennen, konnen sie
nicht ein paar Minuten vorher am Bahnhof sein, sondern springen
in groflter Hast im letzten Augenblick in den Wagen und kommen
nur soeben mit.

Einige sterben auch so. Es ist, als ob sie so viel zu tun hitten und
in solcher Hast wiren und auflerdem so wenig Gnade hitten, dass
sie nur errettet werden kénnten »wie durchs Feuer«.

Wenn weltliche Christen sterben, so ist sehr viel zu packen und
tur das Abscheiden fertig zu machen. Aber ein wahrer Christ steht
umgiirtet da; er weif3: Er hat zu reisen. Er weif$ nicht genau, wann,
aber er steht mit dem Stab in der Hand. Er weif3, der Briutigam
kommt bald, und deshalb hilt er die Lampe wohl geschmiickt. Das
ist die rechte Art zu leben und zu sterben.

Mbge uns der Heilige Geist helfen, dass wir bereit sind. Wenn
uns der Todesengel nicht unvermutet tiberrascht, dann wird das
Heimgehen nichts Ungewdhnliches sein, sondern eine einfache
Sache.

Bengel™?, der bekannte Ausleger, wiinschte nicht, in einer geist-
lichen Parade zu sterben oder in einer sensationellen Szene, sondern
wie einer wegzugehen, der mitten aus dem Geschift vor die Haus-
tiir gerufen wird. Sein Gebet wurde erhort. Er sah fast bis zu dem

151 Vgl. 1. Korinther 3,15.
152 Johann Albrecht Bengel (1687—1752), schwibischer Pfarrer und einer der Hauptvertreter des deutschen
Pietismus.

—oe>- 264 <o—



Augenblick, wo er den Todesstreich fiihlte, die Korrekturbogen sei-
ner Werke durch. Ist das nicht gue?

Ebenso wiinschenswert war das Ende des ehrwiirdigen Beda'.
Er starb, als er die Ubersetzung des Johannesevangeliums vollendet
hatte. »Schreibe rasche, sagte er, »denn es ist Zeit fiir mich, zu ihm
zuriickzukehren, der mich geschaffen hat.«

»Lieber Meister, sagte der Schiiler, »ein Satz fehlt noch.«

»Schreibe rasche, sagte der ehrwiirdige Mann.

Der junge Mensch fiigte bald hinzu: »Es ist beendet!« Und Beda
antwortete: »Du hast recht gesagt, alles ist jetzt beendet.« Und er
entschlief.

So méchte ich auch sterben. So wird jeder Christ es wiinschen.
Wir mochten den Ort indern, aber nicht den Dienst. Nachdem wir
unserem Herrn hier unten gedient haben, werden wir hoher hinauf-
gerufen; und wir gehen.

Es muss eine schreckliche Sache sein, wenn einer, der sich Christ
nennt, voll Reue iiber sein vernachlissigtes Werk und iiber ver-
siumte Gelegenheiten stirbt. Es ist traurig, wenn man sagen miisste:
»Ich muss meine Sonntagschulklasse verlassen, bevor ich die Kinder
ernstlich gewarnt habe, dem zukiinftigen Zorn zu entflichen.« Es
wiirde elend fiir euch sein, eines Tages heimzugehen und zu sagen:
»Ich habe meine letzte Predigt gehalten, aber sie war nicht ernst und
nicht geeignet, Gott zu verherrlichen oder meinen Mitmenschen zu
niitzen.« Kann man am Ende ecines vergeudeten Lebens gliicklich
sein? Wird es nicht traurig sein, mit unvollendetem Werk und nicht
ausgefiithrten Vorsitzen weggerufen zu werden? O meine Briider,
lebt nicht so, dass ihr euch den Tod schwer macht!

Es muss auch traurig sein, gegen unseren Willen, wie eine unreife
Frucht, abgerufen zu werden. Der unreife Apfel hingt fest an seinem
Platz, und so hingen viele fest an ihren Reichtiimern und kleben an
den weltlichen Dingen, dass es eines starken Zichens bedarf, sie von

153 Beda Venerabilis (672/673 — 735), dt. »Beda der Ehrwiirdige«, engl. Geistlicher und Geschichtsschreiber.

—eo> 265 <e—



der Welt loszutrennen. Die reife Frucht hingt nur lose, und wenn
eine sanfte Hand kommt, um sie abzunehmen, dann gibt sie leicht
nach, als wiire sie willig, gepfliickt zu werden.

Gott verhiite, dass ihr so fest an den irdischen Dingen klebt, dass
der Tod etwas Gewaltsames und das Abscheiden ein Schrecken fiir
euch sein wird.

Briider, wir wollen auch nicht wiinschen, so zu sterben, dass es
fraglich ist, an welchen Ort wir gehen; und doch werdet ihr so ster-
ben, wenn ihr entsprechend lebt. Wenn ihr keine Heilsgewissheit
habt, dann erwartet nicht, dass sie euch auf dem Sterbebett kom-
men wird. Nun, mein lieber Freund, wenn der Schmerz zunimmt,
so ist es wahrscheinlich, dass du an Niedergeschlagenheit leiden
wirst; und deshalb brauchst du am Anfang starken Glauben zu dei-
nem eigenen Trost. Mochtest du, dass deine Freunde aus deinem
Sterbezimmer weggehen und sagen: »Wir hoffen, er ist errettet, aber
wir haben seinetwegen Zweifel«?

Whitefield sagte, als jemand bemerkte: »Ich méchte gern Thr
Zeugnis im Sterben héren!« »Nein, ich werde aller Wahrscheinlich-
keit nach kein Zeugnis im Sterben ablegen.«

»Warum nicht?«, fragte der andere.

»Weil ich jeden Tag, den ich lebe, Zeugnis ablege, und so wird es
wohl nicht nétig sein, wenn ich sterbe.« Dieser Mann Gottes pre-
digte bis zum letzten Nachmittag und legte sich dann in sein Bett
und starb. Niemand hatte notig zu fragen: »Was sprach er, als er im
Sterben lag?« Ach nein, sie wussten, was er sprach, als er noch leben-
dig war, und das war weitaus besser. Lasst euer Zeugnis im Leben
so sein, dass es keine Frage dariiber geben kann, wem ihr gelebt
und gedient habt, ob ihr in euren letzten Augenblicken sprecht oder
nicht.

Zum Schluss mochte ich sagen: Wir wiinschen so zu sterben, dass

auch unser Tod niitzlich ist. Ich bin tiberzeugt, dass der Tod des Ste-
phanus sehr viel mit der Bekehrung des Paulus zu tun hatte. Habt

—ee>- 266 <o—



ihr den offensichtlichen Einfluss des Stephanus auf Paulus beachtet?
Augustinus® sagt: »Wenn Stephanus nicht gebetet hitte, so hitte
Paulus nicht gepredigt.«

Ich sage nicht, dass der Tod des Stephanus den Paulus bekehrte,
weit davon entfernt; diese Verinderung wurde durch ein gottliches
Eingreifen bewirke, als Paulus auf dem Weg nach Damaskus war.
Aber was er in dem Mirtyrium des Stephanus sah, hatte den Boden
vorbereitet, den guten Samen aufzunehmen.

Paulus scheint mir im spiteren Leben stets seinen Text aus der
Predigt des Stephanus zu nehmen. Lest zu Hause diese Predigt
durch und seht, ob es nicht so ist. Stephanus sprach von dem Bund
der Beschneidung; das war auch ein Lieblingsthema des Paulus. Als
er in Athen auf dem Hiigel des Mars stand und zu den Minnern auf
dem Areopag redete, sagte er zu ihnen: »Der Gott, der die Welt und
alles darin gemacht hat, dieser, der der Herr des Himmels und der
Erde ist, wohnt nicht in Tempeln, die mit Hinden gemacht sind.«>
Er sagte dieselben Worte, die Stephanus angefiihrt hatte. Der ster-
bende Stephanus ist der Same, aus dem Paulus aufsprief3t.

Was fiir ein Vorrecht, so zu sterben, dass sich ein Phonix aus

unserer Asche

erhebt. Wenn wir selbst niitzlich gewirkt haben, so
mogen wir im Sterben groflere Arbeiter hervorrufen, als wir selbst
es waren. Unser erléschender Lebensfunke mag das gottliche Licht
in einem Leuchtturm anziinden, der weit iiber die Meere hinaus die
Strahlen des Evangeliums verbreitet. Gott gebe, dass wir im Leben
und im Sterben gut dienen mégen!

Es war sicher ein guter Gedanke, als ein ernster Prediger darum
bat, dass man seinen Sarg nach seinem Tode an einen Ort stellen

moge, wo ihn seine ganze Gemeinde sehen kénnte. Auf seine Brust

154 Augustinus von Hippo (354—430), cinflussreicher Theologe und Philosoph der Spitantike. Er ver-
ffentlichte zahlreiche theologische Schriften und beeinflusste die Lehre fast aller westlichen Kirchen.

155 Apostelgeschichte 17,24.

156 Der Phinix stellt in der antiken Mythologie einen Vogel dar, der am Ende seines Lebenszyklus
verbrennt oder stirbt, um danach aus seiner eigenen Asche wiederzuerstehen. Die sich daraus
ergebende Redewendung »wie ein Phénix aus der Asche« steht fiir etwas, das verloren geglaubt war,
aber wieder in neuem Glanz erstrahle.

—ee> 267 <e—



sollte man ein Blatt Papier legen, worauf die Ermahnung stiinde:
»Gedenket an die Worte, die ich euch gesagt habe, als ich noch bei
euch war.« Ja, wir wollen fortfahren, von Jesus zu erzihlen und,
wenn Gott uns hilft, im Leben und im Sterben Seelen zu gewinnen.

Geliebte Gliubige, liebt die verlorenen Menschen und bittet
Gott, sie zu erretten. Thr, die ihr noch nicht errettet seid: Ich flehe
euch an, daran zu denken, wie es um euch stehen mag, wenn es mit
euch zum Sterben kommt. Wenn ihr trotz eures verhirteten Gewis-
sens in Frieden sterben solltet, so denkt daran, was ihr vor dem
Gericht tun wollt, wenn dieses Gewissen lebendig wird. Was werdet
ihr tun, wenn die Lippen des Erlosers sagen werden: »Geht von mir,

Verfluchte, in das ewige Feuer«””?

157 Matthius 25,41.

—ee>- 268 <ee—



R

»(Aber was irgend mir Gewinn war, das habe ich um Christi
willen fiir Verlust geachtet; ja wahrlich, ich achte auch alles
fiir Uerlust wegen der “Vortrefflichkeir der Erkenninis Christi Fesu,
meines Herrn, um dessentwillen ich alles eingebiifst habe und
es fiir Dreck achte, damit ich Christus gewinne und in ihm gefunden
werde, indem ich nicht meine Gerechtigkeit habe, die aus
dem Gesetz ist, sondern die, die durch den Glauben an Christus ist —
die Gerechtigkeit aus Gott durch den Glauben«

(Philipper 3,7-9).

A\,

7 \/ A

Unseres Heilands Rat an alle, die seine Jiinger zu werden wiinschten,
war: »Uberschlagt die Kosten!« Er wiinschte niemand zu verlocken,
sich in sein Heer anwerben zu lassen, ohne dass er iiber die Erfor-
dernisse in seinem Dienst aufgeklirt war. Immer wieder priifte er
die, die sich als seine Anhinger bekannten, und oft ermahnte er die
Menschen, sich zu priifen, damit sie nicht in eine Jiingerschaft ein-
triten, die sie nachher nicht aufrechterhalten kénnten. Wir werden
aufgefordert, das Evangelium mit unserem Verstand zu beurteilen.
Es ist wahr, dass viele in ernsten Versammlungen zu Jesus Chris-
tus gebracht werden, wo ihnen mit herzlichen Worten zugeredet
wird. Dennoch sollte sich ein Mann hinsetzen und in méglichst
kithler Art eine Rechnung aufstellen. Wenn er unter der Leitung des

—ee> 269 <e—



Heiligen Geistes die Wahrheit berechnet, wird er zu dem Schluss
kommen, dass die Sache des Herrn Jesu die wiirdigste und beste
in der Welt ist. Glaubt nur nicht, dass der Glaube in einem wil-
den Fanatismus besteht, der niemals iberlegt, berechnet, urteilt,
schitzt oder abwigt; denn diese Auffassung wire das Gegenteil von
der Wahrheit.

Wirme, Inbrunst, Enthusiasmus sind wiinschenswert, und wir
konnen gar nicht zu viel davon haben; aber zu gleicher Zeit kon-
nen wir unsere Anhinglichkeit an Jesus Christus durch die ruhigste
Logik, durch die ernstesten Erwdgungen rechtfertigen. Wir machen
eine lange und wohliiberlegte Aufstellung, ziehen zeitliche und
ewige Dinge in Betracht und fordern doch alle méglichen Gegner
heraus, wenn wir erkliren, dass es die weiseste und beste Sache in
der Welt ist, ein Jiinger Jesu Christi zu sein.

158 meh_

In unserem Text erwihnt der Apostel das Wort »achten«
rere Male. Er war in geistlicher Mathematik geiibt und in seinem
Rechnen sehr sorgfiltig. Er stellte seine Berechnungen sehr vorsich-
tig auf und beobachtete mit wachsamem Auge seinen Verlust und
seinen Gewinn. In seiner Berechnung iibersieht er nicht die Ver-
luste, die vielleicht oder wirklich erlitten werden, und er vergisst auf
der anderen Seite auch nicht den Gewinn, fiir den er Verlust fiir
wert achtet.

Paulus erscheint hier in kaufminnischer Stimmung, addierend
und subtrahierend, rechnend und vergleichend, in grofler Ruhe
und Entschiedenheit. Ich empfehle diesen Text Geschiftsleuten; ich
lade sie ein, des Apostels Beispiel zu folgen, nach bestem Vermogen
ewige Dinge zu beurteilen, sich hinzusetzen, die Feder zu nehmen
und zu zdhlen, wie man’s tut, und dann Schitzungen und Berech-
nungen iber sich selbst und Jesus Christus, die eigenen Werke und
die Gerechtigkeit des Glaubens anzustellen.

Das Thema soll heute sein: zuerst des Apostels Berechnungen und

158 In vielen englischen Bibeliibersetzungen steht an dieser Stelle das Verb »count« (dt. »rechnen«) — daher
der Bezug zur Mathematik in dieser Predigt.

—+>- 270 <4—



zweitens unsere eigenen Berechnungen. Im zweiten Teil wollen wir
uns die Frage vorlegen, ob wir die Dinge nach der apostolischen
Weise einschitzen.

Die Rechnung des Apostels

Wenn wir den Text ansehen, stellen wir fest, dass Paulus drei ver-
schiedene Rechnungen aufmachte; sie liefen alle ziemlich auf eins
hinaus — mit dem Unterschied, dass jede folgende nachdriicklicher
in ihrem Resultat war. Das Resultat war dasselbe, aber es wurde
immer stirker unterstrichen.

Zuerst haben wir seine Berechnung beim Beginn des christlichen
Lebens. Als er gliubig wurde, sagt er von sich selbst: »Was irgend
mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen fiir Verlust geach-
tet.« Das heifdt: In der ersten und frithesten Periode, als aus Saulus,
dem Rabbi, dem strengen Pharisder, Paulus, der Bekehrte und ein
Prediger des Glaubens, wurde, den er cinst zerstorte — da zerrannen
diese Dinge, die ihm als glinzender Gewinn erschienen waren, zu
einem grofSen Verlust. Zu der Zeit, sagt er, machte er eine Berech-
nung und bildete sich eine wohliiberlegte Meinung, dass das, was
ihm am vorteilhaftesten erschien, wirklich, soweit es Jesus Chris-
tus betraf, ein wahrer Nachteil und ein Hindernis fiir ihn war; die
Gewinne waren in Wirklichkeit Verlust.

Nun werdet ihr wahrnehmen, dass er in dieser Berechnung bei
den einzelnen Punkten verweilte und jeden mit grof8er Bestimmctheit
anmerkte. Die Liste der Dinge, deren er sich nach dem Fleisch riih-
men konnte, liest sich wie ein Katalog: »Beschnitten am achten Tag,
vom Geschlecht Israel, vom Stamm Benjamin, Hebrier von Hebri-
ern; was das Gesetz betrifft, ein Pharisier; was den Eifer betrifft, ein
Verfolger der Versammlung; was die Gerechtigkeit betrifft, die im
Gesetz ist, fiir untadelig befunden.«

—e> 271 <ee—



Dies sind die Dinge, die ihm Gewinn bedeuteten. Die Liste ist
sehr umfassend, beginnt mit seiner Geburt und Beschneidung und
geht weiter bis zum Tag seiner Bekehrung. Er verweilt mit hohem
Interesse bei seinen jiidischen Vorziigen; sie waren ihm wie kostli-
che Perlen. Wihrend er sie aber freiwillig aufgibt, gedenkt er doch
daran, dass sie ihm einst sehr teuer waren; sie waren sein ganzer
Stolz, sein Adelsbrief und sein tiglicher Ruhm. Er fiihlte sich in die-
ser Hinsicht den meisten Menschen weit iiberlegen, ja selbst den
meisten Angehorigen seines eigenen Volkes, denn er sagt: »Wenn
irgendein anderer meint, auf Fleisch zu vertrauen — ich noch mehr.«

»Beschnitten am achten Tag« — die Zeremonie, die ihn dufler-
lich in den Bund Gottes mit Abraham als Glied einfiigte, war genau
nach dem Gesetz vollzogen worden. Er war nicht, wie etwa die Pro-
selyten', spit im Leben beschnitten worden oder wegen schlechter
Gesundheit, wegen einer Reise oder der Nachlissigkeit der Eltern zu
irgendeiner auflergewdhnlichen Zeit, sondern er war genau zu dem
Zeitpunke als Kind in die Gemeinde Israels aufgenommen worden,
den das mosaische Gesetz forderte.

Dann war er einer »vom Geschlecht Israel« — nicht einer, der zum
israelitischen Glauben bekehrt war, noch ein Nachkomme der Gibe-
oniter'® oder proselytischer Eltern, sondern er war aus dem echten
Volk Israel, stammte aus einem bekannten Geschlecht, das bis zu
jenem Israel, der mit Gott kimpfte und obsiegte, nachgewiesen wer-
den konnte. Er war stolz auf seine Abstammung, und das mit Recht,
denn jeder Jude ist aus edlem Stamm.

Paulus rithmte sich auch, dass er »vom Stamm Benjamin« sei:
dem Stamm, in dessen Bezirk der Tempel stand, dem Stamm, der
von der geliebten Frau des Jakob, der Rahel, abstammte, und nicht
von einer der Migde. Aus dem Stamm Benjamin wurde der erste

159 Proselyt (dt. »Hinzugekommener«): Neubekehrter; urspriinglich ein zum Judentum iibergetretener
Heide.

160 Wihrend der Zeit der Eroberung Kanaans durch Israel bewirkten Einwohner der Stadt Gibeon mittels
einer List — um selbst den Angriffen Israels zu entgehen —, dass Josua und das Volk Israel einen Bund
mit ihnen schlossen (Josua 9). Fortan wohnten sie unter den Israeliten.

—- 272 <—



Kénig in Israel erwihlt, und dieser Konig fithrte denselben Namen,
unter dem Paulus bei seinen jiidischen Briidern bekannt war. Paulus
stammte deshalb aus einem der auserwihltesten Geschlechter, die
der Herr selbst aus Agypten herausgefiihrt hatte.

Er fiigt danach hinzu, dass er ein »Hebrier von Hebriern« sei;
er war ein Ausgesuchter und Auserwihlter aus dem erwihlten Volk.
Wenn es irgendwie ein Vorteil war, aus dem Stamm Abrahams zu
sein, so hatte er diesen Vorteil im hochstméglichen Grade. Zu den
Vorziigen des Geburtsrechts kam noch hinzu, dass er Mitglied einer
besonders frommen Sekte geworden war: »was das Gesetz betrifft,
ein Pharisder«. Er gehorte der Sekte an, die den kleinsten Einzel-
heiten im Gesetz Wert beilegte und die sogar ihren Mais, Dill und
Kiimmel verzehntete.

Was konnte Paulus noch mehr sein? Er war einer der genauesten
unter den Genauen, einer von denen, die in die innersten Geheim-
nisse des Glaubens eingeweiht waren. Auch im Blick auf seinen
Charakter fiithlte Paulus, dass er natiirliche Gaben hatte, die Gewinn
waren, denn er war voll Eifer. Alle, die dem Gesetz Moses durch die
Verkiindigung des Evangeliums zu widersprechen schienen, sah er
als seine Feinde an, die er mit aller Kraft auszurotten hatte: »was den
Eifer betrifft, ein Verfolger der Versammlunge«. Das hatte er in ehr-
licher Absicht getan; es war das Ergebnis seiner Selbstgerechtigkeit.

Paulus schliefSt dann damit, dass er feststellt, dass er selbst in
jeder Einzelheit des Gesetzes, jedem kleinen Punkt des Rituals und
jeder besonderen Zeremonie ganz unstriflich gewesen ist. So etwas
auszusprechen, war nichts Geringes, aber er sprach die Wahrheit.

Alle diese Dinge zusammen rechnete Paulus fiir Gewinn. Aber
was stand auf der anderen Seite? Er sagt: »Was irgend mir Gewinn
war, das habe ich wm Christi willen fir Verlust geachtet.« Was?
Nichts auf der anderen Seite als ez Punkt! Nur ein einziger? Auf
der anderen Seite waren doch so viele Vorrechte. Es war nur ein
Name, eine Person in dieser Waagschale, wihrend in der anderen so
viele Vorteile waren! Man kénnte denken, dass die Berechnung bald

—+- 273 <ee—



zugunsten der israelitischen Abstammung und all der anderen Plus-
punkte des Saulus entschieden sein wird — aber nein, das eine {iber-
wog alles andere.

Paulus sagt nicht, dass er dieses alles um des Christentums oder
der Kirche oder des orthodoxen Glaubens willen fiir Verlust ach-
tete. Es wiirde auch darin eine gewisse Wahrheit gelegen haben,
aber der Mittelpunkt der Wahrheit liegt hier: Er achtete diese Dinge
um Christi willen fiir Verlust, das heifst um des Herrn Jesu Christi
selbst willen. Er dachte an den Gottessohn, der zu Bethlehem gebo-
ren wurde, den Freund, den Erléser seines Volkes, Jesus Christus,
den lebendigen, liebenden, blutenden, sterbenden, begrabenen, auf-
erstandenen und gen Himmel gefahrenen, verklirten Christus. Die-
ser Jesus war der Herrliche, den er auf die andere Seite stellte, als er
die Bilanz zog,.

Und nun seht das Resultat. Er sagt: »Was irgend mir Gewinn
war, das habe ich fiir Verlust geachtet.« Ein sonderbares Resultat!
Als er das eine unter das andere gesetzt und voneinander abgezo-
gen hatte, stellte er nicht nur fest, dass alle seine irdischen Vorteile
weniger als Christus waren, sondern dass alle diese Gewinne wirk-
lich in einen Verlust verwandelt waren. Sie waren nicht ein Plus
auf jener Seite, das mit dem Plus auf dieser Seite verglichen werden
konnte, sondern sie waren ihm ein Minus, ein wirkliches Defizit.
Ihm kam zum Bewusstsein, dass seine irdischen Vorteile Nachteile
waren, wenn er sie im Blick auf Christus betrachtete. Was er dage-
gen fiir Gewinn geachtet hatte, wirkte mehr gegen als fiir ihn, sobald
er anfing, Christus zu erkennen.

Meine Briider, Paulus meinte nicht, dass es an sich ein Verlust
wire, ein »Hebrier von Hebriern« oder ein Angehériger des Volkes
Israel zu sein, denn es war ein natiirlicher Vorteil in dieser Zugeho-
rigkeit zum Volk Gottes. »Was ist nun der Vorteil des Juden?«, sagt
er an einer anderen Stelle und antwortet: »Viel, in jeder Hinsicht!«!®!

161 Romer 3,1.2.

—ee> 274 ~<e—



Aber er meint, dass diese Dinge, die von Natur ein Vorteil waren, im
Blick auf Jesus Christus fiir ihn zum Nachteil wurden, weil sie ihn
vom Vertrauen auf Christus abgehalten hatten und immer noch ver-
suchten, ihn vom einfachen Glauben an Christus abzubringen.

»Achq, scheint Paulus zu sich zu sprechen, »weil ich mich rithmte,
aus dem Volk Israel zu sein, verwarf ich den Christus Gottes. Weil
ich damit prahlte, dass ich nach dem Gesetz unstriflich sei, weigerte
ich mich, die herrliche Gerechtigkeit Jesu Christi durch den Glau-
ben anzunehmen. Diese Vorteile lagen wie Schuppen tiber meinen
Augen und hielten mich davon ab, die Schénheit meines Herrn
zu sehen. Diese Vorrechte waren Steine des Anstofles auf meinem
Wege, die mich hinderten, als ein armer, demiitiger und bediirfti-
ger Stinder zu Jesus Christus zu kommen und sein Verschnungsop-
fer anzunehmen.«

Meine Briider, es ist sicher etwas Grofies, ein tugendhaftes Leben
gefithrt zu haben; es ist etwas, wofiir wir Gott zu danken haben,
wenn wir mitten auf dem Weg der Sittlichkeit gehalten worden
sind. Aber dieser Segen kann durch unsere eigene Torheit ein Fluch
werden, wenn wir unsere sittliche Trefflichkeit der Gerechtigkeit des
Herrn Jesu entgegenstellen und glauben, wir brauchten keinen Hei-
land. Wenn unser Charakter unserer eigenen Schitzung nach so gut
ist, dass wir deshalb das Kleid der Gerechtigkeit Christi verwerfen,
dann wire es sicher besser fiir uns, wenn wir den Charakter eines
Lumpen hitten. Der offen erkennbare Siinder ist zu faul und zu
bankrott, um zu behaupten, dass er vor Gott gerecht ist. In die-
sem Zustand wiren wir bestimmt willig, mit dem Gewand der gott-
lichen Barmherzigkeit bekleidet zu werden.

Wenn ich heute eine eigene Gerechtigkeit hitte, so wiirde ich
sie doch wegwerfen, um die Gerechtigkeit Christi zu ergreifen.
Hitte ich niemals eine einzige offene Siinde getan, aber in mei-
nem Herzen nur eine einzige geheime Ubertretung begangen, so
wiirde ich doch meine eigene Gerechtigkeit wie schmutzige Lum-
pen verabscheuen. Ich hitte allen Grund, davor zu zittern, dass

—- 275 <o



mein stolzer Geist toricht genug sein kénnte, sich auf diese eigene
Gerechtigkeit zu verlassen. Adam fiel durch eine Siinde und verlor
das Paradies, und gleichzeitig verlor er uns alle. Eine Siinde geniigt
also, die reinste Gerechtigkeit gerinnen und sauer werden zu lassen.
Weg denn mit dem bloflen Schatten der eigenen und gesetzlichen
Gerechtigkeit.

Aber nun lasst uns weitergehen und feststellen, dass uns Pau-
lus eine zweite Berechnung vorlegt. Er schreibt: »Ja wahtlich, ich
achte« — nicht: »ich habe geachtet«, wie er vorhin gesagt hat, son-
dern: »Ja wahrlich, ich achte auch alles fiir Verlust wegen der Vor-
trefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn.«

Wir mochten immer gern wissen, was ein Mensch von einer
Sache sagt, nachdem er sie versucht hat. Es ist auch gut, mit Eifer
zu beginnen, aber wie sieht das Ende aus? Nach zwanzig Jahren oder
mehr hatte Paulus Gelegenheit, seine Bilanz wiederum zu betrach-
ten und nachzupriifen, ob seine Berechnung richtig war oder nicht.
Was war der Erfolg seiner letzten Untersuchung? Wie stand die
Sache bei seiner Schlussrechnung? Er ruft mit besonderem Nach-
druck aus: »Ja wahtlich, ich achte auch alles fiir Verlust wegen der
Vortrefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn.«

Wir merken, dass er nicht die Dinge vergessen hat, die Gewinne
waren, denn wie wir schon gesehen haben, stellt er fir uns eine
detaillierte Liste auf. Bei der zweiten Gelegenheit wiederholt er
den Katalog nicht, denn er legt weniger Gewicht auf jede Einzel-
heit; aber aus Furcht, dass er etwas vergessen hat, fasst er das Ganze
zusammen, indem er einfach sagt: »alles«. Das ist gleichbedeutend
mit: »Ja, ohne Zweifel, ich rechne alle Vorteile der Geburt, der Na-
tionalitit und der Selbstgerechtigkeit fiir Verlust, die ich einst fiir
Gewinn achtete. Wenn ich etwas ausgelassen habe, dessen ich mich
als Israelit rithmen konnte, so bitte ich euch, es noch in die Liste
einzutragen, denn ich wollte alles einschliefSen, wenn ich sagte, dass
ich alle Dinge um Christi willen als Verlust erachte.«

—ee> 276 <e—



Wir sehen, dass Paulus die urspriingliche Aufzihlung nicht ver-
dndert hat; er hat sie nur vervollstindigt. Aber er bleibt bei dersel-
ben Einschitzung der Dinge: Der Gewinn ist immer noch »Ver-
lust«. Wir sollten beachten, dass er jetzt linger und mit groflerer
Freude bei der anderen Seite der Bilanz weilt. Er braucht da nicht
nur das Wort »Christus«, sondern eine Umschreibung: »wegen der
Vortrefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn.

Nun ist Paulus dahin gelangt, dass er Christus, an den er glaubt,
kennt. Er sprach vorhin von ihm als von einem, um dessentwillen er
Gewinn fiir Verlust achtete. Jetzt nimmt er eine so grof§e Vortreff-
lichkeit in Christus wahr, dass er es als iiberschwinglichen Segen
ansieht, ihn nur zu kennen.

Unser gottlicher Herr wird umso mehr geliebt, je mehr er
gekannt wird. Je genauer unsere Einsicht in seinen Charakter ist,
desto grofSer ist die Vortrefflichkeit seines Wesens in unseren Augen.

Paulus kannte den Herrn als Christus oder als den Messias,
gesandt und gesalbt vom Vater. Er verstand immer besser die Fiille,
die Macht und die ungemeine Wirksamkeit der Salbung unseres
Herrn, die er »mehr als deine Genossen«®* empfangen hat. Er sah
ihn als den verheifSenen Samen, den Kommenden, das verheifSene
Licht, den verordneten Fiirsten und Heiland der Menschenkin-
der. Er sah seine ganze Befihigung zu diesem wunderbaren Amt. Er
nahm seine Salbung als Prophet, Priester und Kénig wahr. Er freute
sich, den Geist des Herrn auf ihm ruhen zu sehen. Er freute sich,
wie sein Geist von ihm auf sein Volk herniederkam, wie das heilige
Ol vom Haupte Aarons auf die Siume seiner Gewinder herabfloss.

Aber das war nicht alles, denn er nennt ihn weiter »Jesus«. »Du
sollst seinen Namen Jesus nennen; denn er wird sein Volk erretten
von ihren Siinden.«!*® Paulus kannte Jesus als den gesalbten Hei-
land, als den wahrhaftigen Heiland, der ihn errettet hatte — errettet
von dem Wahnsinn seiner Listerung und Verfolgung, errettet von

162 Psalm 45.,8.
163 Matthius 1,21.

—- 277 <ee—



seiner fritheren Schuld. Er hatte ihn zum Werkzeug der Errettung
fur andere gemacht. Paulus ist froh {iber den Titel »Heiland«, wie
wir alle es sind. Wie lieblich und melodisch ist der Name Jesus!

Wie schon ist des Apostels nichstes Wort: »meines Herrn« — nicht
nur »der Herr«, sondern »mein Herr«. Seine Kenntnis war eine
aneignende Kenntnis. Er kannte ihn als Erloser, als Retter, als Herrn
tiber alles und als Herrn tiber ihn selbst. Der Wert des Ausspruches
liegt in dem Wort »mein«.

»Ich weif§ nicht, wie es mit euch ist«, so scheint Paulus zu
sagen — fiir mich ist es eins der schénsten Worte, die sterbliche
Lippen gebrauchen konnen: »wegen der Vortrefflichkeit der Er-
kenntnis Christi Jesu, meines Herrn«. »Ob er euer Herr ist oder
nicht, er ist jedenfalls mein Herr. Ob er von den Menschenkin-
dern als Herr angenommen wird oder nicht, er ist auf jeden Fall
von meinem Geist freudig als Herr und Meister anerkannt. Er ist
der einzige Herrscher meines ganzen Wesens.« Thr seht also, wie
wahrhaft, vollig, praktisch und persénlich Paulus den Herrn Jesus
kannte.

Der Text schliefit ein, dass Paulus Jesus durch den Glauben kannte.
Er hatte Jesus zu seinen Lebzeiten gesechen, aber dessen rithmte er
sich nicht. Er war nun dahin gekommen, alles nur im Glauben zu
sehen. Er wiinschte vor allem, dass ihm die Gerechtigkeit zugerech-
net werde, die durch den Glauben von Gott kommt. Paulus glaubte,
und darum erkannte er.

Wenn ein Mensch Christus nur mit dem Verstand kennt, ihm
aber nicht mit dem Herzen vertraut, wozu ist seine Kenntnis gut?
Sie wird ihn eher verderben als retten. Thr miisst den Herrn Jesus
Christus so kennen, dass ihr euch mit ganzem Herzen auf ihn ver-
lassen kénnt. Thr miisst ihn kennen, damit ihr Frieden habt, weil ihr
ihm vollig vertraut. Thr miisst ihn so kennen, dass ihr das Bewusst-
sein habt, ihr konnt von Tag zu Tag immer mehr in ihm ruhen, weil
er euer ganzes Heil und euer ganzes Verlangen ist. Das heif§t ihn

wirklich kennen!

—ee>- 278 <oe—



Paulus kannte den Herrn so aus Erfahrung, denn er sagt: »um ihn
zu erkennen und die Kraft seiner Auferstehung«. Das ist wirklich
die beste Kenntnis, wenn die Kraft einer Tatsache innerlich erfahren
und im Leben zum Ausdruck kommt. Wenn wir aus dem Tod unse-
rer Siinde auferweckt sind, dann ist unsere Kenntnis von dem auf-
erstandenen Christus in der Tat vortrefflich. Wenn wir neues Leben
in uns feststellen, das uns in geistlichen Dingen lebendig macht und
von dem wir wissen, dass es aus der Auferstehung unseres Herrn
entspringt und nach der michtigen Kraft in uns gewirke ist, die
Jesus Christus von den Toten auferweckt hat, dann kénnen wir uns
in Wahrheit iiber die Trefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, unse-
res Herrn, freuen.

Paulus kennt etwas von Christus und strebt nun nach mehr
Erkenntnis durch eine wachsende Gleichheit mit ihm: »um ihn zu
erkennen ... und die Gemeinschaft seiner Leiden, indem ich sei-
nem Tod gleichgestaltet werde«. Paulus hatte in gewissem Mafle an
den Leiden seines Herrn teilgenommen; er wurde aus dem gleichen
Grund wie sein Meister von den Menschen verfolgt und verach-
tet. Er hatte die Triebkraft Christi erlebt, Christi Liebe fiir die Men-
schen, Christi Eifer fiir Gott, Christi Selbstaufopferung und Christi
Bereitschaft, fiir die Wahrheit zu sterben. Das ist eine vortreffliche
Erkenntnis, und Paulus achtete sie hoher als alle gesetzlichen Vor-
rechte.

Geliebte, es gibt keine Erkenntnis in der Welt, die mit der
Erkenntnis Jesu Christi verglichen werden konnte. Es ist die
Erkenntnis der héchsten Person: des Sohnes Gottes. Die Natur zu
kennen, mit dem Gestein vertraut zu sein, die Sternenwelt zu erfor-
schen, alle anderen Dinge zu begreifen, ist, im Vergleich mit der
Erkenntnis, dass sich Gott in der Person des Herrn Jesus Christus
geoffenbart hat, vergleichsweise unbedeutend. In Jesus wohnt die
Fiille der Gottheit leibhaftig. Er ist es wiirdig, dass man ihn kennt
und immer erkennt. Engel und Fiirstentiimer vereinen sich mit allen
Heiligen in diesem Gedanken. Eine Wahrheit iiber Jesus Christus ist

—+- 279 <e—



wertvoller als alle andere Erkenntnis zusammengenommen. Das ist
eine Erkenntnis, die niemand hat und haben kann, wenn sie ihm
nicht vom Heiligen Geist gegeben wird. Deshalb ist sie so vortreff-
lich. Wir kénnen zu jedem Menschen, der Jesus Christus kennt,
sagen: »Fleisch und Blut haben es dir nicht offenbart.«'** Der muss
gottlich gelehrt sein, der Christus kennengelernt hat.

Diese Wissenschaft kann nicht in den Schulen erlangt werden,
auch nicht von gelehrten Professoren mitgeteilt werden, geschweige
denn durch Jahre fleiffigen Forschens erworben werden. Nur dem
durch den Heiligen Geist erneuerten Herzen kann der Herr Jesus
durch den Geist selbst geoffenbart werden, denn niemand kann
Jesus einen Herrn nennen aufler durch den Heiligen Geist. Das
muss notwendigerweise eine erhabene Erkenntnis sein, wenn sie in
dem einzelnen Menschen nur durch Gott selbst mitgeteilt werden
kann.

Wenn ihr die Vortrefflichkeit dieser Erkenntnis sehen wollt, so
seht auf die Auswirkungen. Manche Erkenntnis blaht auf, aber diese
macht uns demiitig. Je mehr wir davon haben, desto weniger sind
wir in unseren eigenen Augen wert. Diese Erkenntnis heiligt, reinigt
und befreit uns von der Liebe zur Siinde. Sie errettet die Seele — ret-
tet sie aus ihrer jetzigen Stinde und vom ewigen Verlorensein.

Diese Erkenntnis gibt dem ganzen Leben Adel; denn wer Jesus
Christus kennt, lebt nach einer hoheren Lebensordnung als der, der
ihn nicht kennt.

Diese Erkenntnis, meine Geliebten, ist vortrefflich, weil sie nie
verloren gehen kann. Es ist eine Erkenntnis, die stets zunehmen
wird, selbst in der Ewigkeit. Die meisten Studien, die die Sterbli-
chen hier betreiben, werden in der kiinftigen Welt vergessen sein;
selbst die tiefgriindigsten Studien werden zu unbedeutend sein,
um inmitten der Engelthrone weitergefithrt zu werden. Aber die
Erkenntnis Jesu Christi wird unendlich hoch eingeschitzt, und wer

164 Matthius 16,17.

—ee>- 280 <o—



sie hat, wird scheinen wie die Sonne. Wer Jesus Christus kennt, wird
fortfahren, zu seinen Fiiflen zu sitzen und zu lernen.

Thr seht also, dass der Apostel um der Erkenntnis Jesu Christi,
seines Herrn, willen, alles, dessen er sich einst gerithmt hatte, noch
immer als Verlust rechnete. Dies war seine Berechnung, als er sei-
nen Brief schrieb. Es war nicht nur eine Aufrechnung aus seinen
jiingeren Tagen, sondern es war sein jetzt erneuertes und bestitigtes
Urteil. Meine Freunde, wie sieht unsere Berechnung aus?

Der grofie Apostel gibt uns noch eine dritte Berechnung, die als die
Wertung seines ganzen Lebens angesehen werden kann. Da geht es
nicht allein um die Vergangenheit oder die Gegenwart, sondern um
beides. Hier ist es: »um dessentwillen ich alles eingebiiffit habe und
es fiir Dreck achte, damit ich Christus gewinne und in ihm gefun-
den werde«.

Hier seht ihr, meine Briider, dass seine Wertung mit einer ernst-
haften Priifung beginnt. Er sitzt in der Wachtstube des Pritoriums
zu Rom, wo er Gefangener war, die Ketten umschlieffen sein Hand-
gelenk, wihrend er schreibt. Er hat nichts mehr in der ganzen Welg
er hat alle seine alten Freunde verloren, seine Verwandten verleug-
nen ihn, seine Landsleute verabscheuen ihn, und selbst seine Briider
machen ihm oft Schmerz.

Kein Name lief§ den Juden boshafter mit den Zihnen knir-
schen als der Name Saulus von Tarsus. Er wurde als der schind-
lichste aller Renegaten'® betrachtet. Er hatte allen Grund zum Riih-
men verloren; er hatte keine eigene Gerechtigkeit mehr, derer er sich
rithmen konnte. Ihm war jeder Rest einer gesetzlichen Hoffnung
genommen. Christus ist sein Alles, und er hat nichts anderes. Er hat
kein irdisches Eigentum, er hat keine Vorrite fiir seine normalen
Bediirfnisse. Seine Worte sind sehr wahr: »um dessentwillen ich alles
eingebiifit habe«. Lasst uns in das Gefingnis treten und ihm eine

165 Renegat (von lat. re »wieder« und negare »leugnen«): jemand, der seine bisherige politische oder religise
Uberzeugung wechselt, der von den festgelegten Richtlinien abweicht; Abweichler, Abtriinniger.

—e>- 281 <o



personliche Frage vorlegen. »Paulus, dein Glaube hat dich in véllige
Diirftigkeit und Freundlosigkeit gebracht. Wie schitzt du ihn jetzt
ein? Die Theorie ist ja gut, aber bewihrt sie sich in der Praxis? Was
willst du antworten, Paulus?«

»Wohlg, sagt er, »ich bekenne, ich habe den Verlust aller Dinge
erlitten.«

»Bedauerst du das, Paulus?«

»Bedauern, sagt er, »bedauern den Verlust meines Pharisdismus,
meiner Beschneidung, meiner israelitischen Wiirde? Bedauern?
Neing, sagt er. »Ich bin froh, dass all das fort ist, denn ich halte es fiir
eine grofle Befreiung, dass ich das alles nicht mehr habe.«

In seiner ersten und zweiten Berechnung nannte Paulus seine frii-
heren Gewinne »Verlust«, aber nun nennt er sie »Dreck«. Er konnte
kein stirkeres Wort verwenden. Das Wort bezeichnet etwas, was
wertlos ist. Man gebraucht es, um die Hefe des Weins, den Boden-
satz, zu bezeichnen. Eigentlich bezeichnet das urspriingliche Wort
Dinge, die den Hunden vorgeworfen werden: Hundekost, Kno-
chen von den Tellern, Krumen und trockene Stiicke, die vom Tisch
abgeraumt werden, sowie alles, was man gern los wird. Der Apostel
nennt alle diese schonen Sachen, die er aufgezihlt hat, nichts Bes-
seres als »Dreck«. »Vom Geschlecht Israel, vom Stamm Benjamin,
Hebrier von Hebriern« — er schiittet alles vor die Hunde und ist
froh, es um Christi willen loszuwerden.

Nun, meine Briider, bemerkt, wie viel niher Paulus Jesus Chris-
tus gekommen war als frither, denn in seiner zweiten Wertung
sprach er davon, ihn zu kennen, aber jetzt spricht er davon, ihn als
sein Eigen zu gewinnen. Der Apostel bleibt die ganze Zeit {iber bei
dem kaufminnischen Bild und meint, dass ich Christus gewinne
und ihn mein Eigen weif}, dass ich ihn haben und halten und mit
der Braut singen moge: »Mein Geliebter ist mein!«!*® Hierfiir kon-

166 Hobhelied 2,16.

—ee>- 282 <o



nen wir alles fiir Dreck achten, damit wir ewig den Herrn Jesus
besitzen méchten.

Dann figt Paulus hinzu: »und in ihm gefunden werde«. Er sehnt
sich danach, in Jesus verborgen zu sein und in ihm zu bleiben. Er
verlangt, eins mit Christus zu sein und wie ein Glied am Kérper
in ihm zu sein. Er wiinscht, in Christus hineinzugelangen, wie ein
Fliichtling sich in seinem Zufluchtsort verbirgt. Er strebt danach, so
in Christus zu sein, dass er nie mehr herauskommt, und wenn ihn
jemand sucht, er ihn in Jesus findet.

Beachtet, wie Paulus bei dem bleibt, womit er angefangen hat,
nimlich das Entkleiden seines Ichs von dem Rithmen nach dem
Fleisch und das Sich-Bekleiden mit Christus. Er wiinscht, in Chris-
tus erfunden zu werden, aber er fiigt hinzu: »indem ich nicht meine
Gerechtigkeit habe, die aus dem Gesetz ist«. Nein, er will nichts
damit zu tun haben; er hat sie schon als Verlust erachtet und als
Dreck tiber Bord geworfen und will sie nun iiberhaupt nicht mehr
haben oder sein Eigen nennen.

Es ist sonderbar, wenn ein Mensch sagt: »indem ich nicht meine
Gerechtigkeit habe«. Aber Paulus sagt so. Er leugnet seine eigene
Gerechtigkeit ebenso eifrig, wie andere ihre Siinden leugnen. Er
achtet aber die Gerechtigkeit hoch, die uns Christus erworben hat
und die uns durch den Glauben zugeeignet wird. Er nennt es »die
Gerechtigkeit aus Gott durch den Glauben«, und er schitzt sie sehr,
ja, sie ist alles, was er wiinscht.

Meine Briider, das ist es, wonach wir suchen sollten. Wir soll-
ten uns immer mehr bewusst werden, dass wir Christus haben und
in ihm bestindig werden. Wir sollten ihm immer dhnlicher werden,
selbst in seinem Leiden und Tode, und wir sollten die volle Kraft
seines Auferstehungslebens in uns wirksam werden lassen.

Moge Gott uns Gnade geben, das zu tun; und je mehr wir es tun,
desto mehr werden wir mit dem Apostel {ibereinstimmen, dass alles

andere gering zu schitzen ist.

—eo>- 283 <o



vV

Charles H. Spurgeon

Die Schatz-
kammer Davids

Eine Auslegung der Psalmen

5352 Seiten
Hardcover (5 Bande im Schuber)
ISBN 978-3-86699-372-3

Uber 20 Jahre lang hat Spurgeon an dieser vollstindigen Aus-
legung aller Psalmen gearbeitet. Hunderte von Kommentaren
der Kirchenviter, Reformatoren, Puritaner und zeitgendssischer
Ausleger hat er zu diesem Zweck durchgearbeitet, um nicht nur
seine eigenen Funde, sondern auch die Ergebnisse anderer Aus-
leger in dieser »Schatzkammer Davids« dem Leser nutzbar zu
machen. Eine griindliche, tiefschiirfende Vers-fiir-Vers-Ausle-
gung, eine Fiille ausgewdhlter Erlauterungen anderer Bibelaus-
leger sowie zur Predigt- und Bibelarbeitvorbereitung niitzliche
»Homiletische Hinweise« zeichnen dieses einmalige, gewaltige
Werk aus.

Aus dem Vorwort: »Nun ist das Riesenwerk getan! Alle Ehre sei
Gott dargebracht! Mehr als zwanzig Jahre sind dahingeglitten,
wiahrend diese Arbeit unter meinen Handen war; aber den
Reichtum an Gnade zu ermessen, der wihrend dieser Zeit
verschwenderisch {iber mich ausgeschiittet worden ist, dazu
ist mein Herz bei aller Dankbarkeit nicht imstande. Diirfte ich
nur hoffen, dass diese Bande anderen Herzen beim Lesen nicht
weniger gesegnet waren, wie sie es mir beim Schreiben gewesen
sind, so wiirde ich reichlich belohnt sein ...« (Charles Haddon
Spurgeon)



vV

Alles zur Ehre Gottes

Charles H. Spurgeon
Alles zur
Ehre Gottes

nl
nO
i
EID:

S
To
own

336 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-89397-335-4

Auch in dieser Autobiografie versteht es Spurgeon, seine Leser
sowohl durch seine praktische und humorvolle Erzahlweise als
auch durch seine Konzentration auf das, was ihm allein wesent-
lich war, zu fesseln: »Gottes Ehre ist unser Ziel. Wir suchen
sie, indem wir uns bemiihen, die Heiligen zu erbauen und die
Siinder zu retten.« Das scharfte der »Fiirst der Prediger« seinen
Studenten ein und lebte es selbst. Wir lernen Spurgeon als den
Erweckungsprediger kennen, dem die Massen zustromten, als
Griinder eines Predigerseminars und eines Waisenhauses sowie
als kdmpferischen Theologen und Schriftsteller, dessen Biicher
langst zu den Klassikern christlicher Literatur gehoren.



vV

Charles H. Spurgeon

Auf Dein Wort

Andachten fiir jeden Tag

384 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-89397-305-7

Spurgeons aufsergewShnlich packende Predigten wurden
wochentlich in einer hohen Auflage gedruckt und wie eine Zei-
tung verkauft. Die Zahl seiner Predigtbande, Erbauungsbiicher
und Kommentare geht weit {iber hundert. Aus diesen Predigten,
die heute noch so aktuell sind wie vor 100 Jahren, wurde dieses
Andachtsbuch als Fundgrube geistlicher Erkenntnisse aus dem
Wort Gottes zusammengestellt. Es bringt in lebendiger, originel-
ler, bildhafter, aber vor allem kompromisslos deutlicher Sprache
das Wort des Herrn mitten in die Umstidnde unseres Lebens.



clv

C.H. Spurgeon
Charles H. Spurgeon

: i 1!1 Ich bin der
| I():FRHERR. Herr, dein Arzt
MTZ)[ Worte des Trostes fiir Kranke,

Worte des Trostes fiir Kranke, Betriibte und Notleidende
Betribic und Notleidende

112 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-86699-323-5

C. H. Spurgeon ist bekannt als begnadeter, vollméachtiger Erwe-
ckungsprediger. Angefochtene aufzurichten, gehorte zu seinen
besonderen Gaben. Dabei gab er den Trost weiter, mit dem er
selbst getrostet wurde, und die Wahrheit, aus der er selbst lebte.
Denn auch er blieb nicht vor vielerlei Anfechtungen verschont,
und Depressionen waren ihm nicht unbekannt.

Sein Zuspruch gewinnt iiberzeugende Kraft und lebendige
Wirkung aus Gottes Wort. So stellt er uns vor den, der durch
Christus verheifien hat, Gebet zu erhéren, Not in Segen zu
verwandeln und denen, die ihn lieben, alles zum Guten mitwir-
ken zu lassen.

Auch als Hérbuch verfiigbar.

Als MP3-CD oder als
Download.

Laufzeit: 2,5 Stunden
ISBN 978-3-86699-939-8




vV

C.H. Spurgeon
N

.

S

G A
oK
il -

Charles H. Spurgeon

Es ist
vollbracht!

vollbracht!
k______..._--—

Christi Worte am Kreuz

Christi Worte am Kreuz

192 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-86699-356-3

Dieser Band enthalt Predigten iiber die Kreuzesworte Jesu:
* Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun!

* Heute wirst du mit mir im Paradies sein.

* Siehe, dein Sohn! — Siehe, deine Mutter!

* Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?

* Mich diirstet!

* Es ist vollbracht!

* Vater, in deine Hénde iibergebe ich meinen Geist!

Vor uns liegt wieder ein echter Spurgeon: bildhaft, schriftgebun-
den, mit leidenschaftlicher Einseitigkeit Christus zugewandt, zu
Herzen gehend, unabldssig an den Willen des Lesers appellie-
rend und doch nichts abstreichend von der Gnade Gottes, auf die
alles ankommt.



	bookmark2
	bookmark3
	bookmark4
	bookmark5
	bookmark6
	bookmark7
	bookmark8
	bookmark9
	bookmark10
	bookmark11
	bookmark12
	bookmark13
	bookmark14
	bookmark15
	bookmark16
	bookmark17
	Vorwort 
zur 7. Auflage
	Hast du mich lieb ?
	Was er euch sagt, 
das tut
	Die Wasserkrüge 
zu Kana
	Dankbarkeit
	Christi Vertreter
	Das verlorene 
Geldstück
	Das verlorene Schaf
	Die Annahme 
des Sünders
	Jesus wusste, 
was er tun wollte
	Der Verrat
	Die Wiederherstellung des Petrus
	Arbeite für Jesus !
	Joseph von Arimathia
	Der Tod 
des Stephanus
	Eine geschäftsmäßige Berechnung



