


Ravensberger Bleiche 6 · 33649 Bielefeld
0521 947240 · info@clv.de · clv.de

Christliche Literatur-Verbreitung
Bücher, die weiterhelfen

Hast du mich lieb?
Charles H. Spurgeon

Neutestamentliche Predigten
Hardcover, 288 Seiten
Artikel-Nr.: 255301
ISBN / EAN: 978-3-89397-301-9

Diese packenden Botschaften über Texte aus
dem Neuen Testament zielen seelsorgerlich auf
die Herzen und Gewissen der Christen. Der
begnadete Erweckungsprediger ringt darum, die
Gläubigen zur »ersten Liebe« in einem Leben der
Hingabe an den Herrn zurückzuführen. 
Die Themen sind: 
»Hast du mich lieb?«,
»Was er euch sagt, das tut«, 
»Die Wasserkrüge zu Kana«, 
»Dankbarkeit«, 
»Christi Vertreter«,
»Das verlorene Geldstück«, 
»Das verlorene Schaf«, 
»Die Annahme des Sünders«, 
»Jesus wusste, was er tun wollte«, 
»Der Verrat«, 
»Die Wiederherstellung des Petrus«, 
»Arbeite für Jesus«, 
»Joseph von Arimathia«, 
»Der Tod des Stephanus«, 
»Eine...

Wenn Sie ein "echtes" Buch bevorzugen oder
diesen Artikel verschenken möchten, können Sie



diesen Download-Artikel ggf. auch käuflich
erwerben, solange verfügbar.

Artikel ansehen auf clv.de

https://clv.de/Hast-du-mich-lieb/255301?affiliateCode=free-download&campaignCode=255301






Charles Haddon Spurgeon

Hast du  
mich lieb ?

15 ausgewählte Predigten  
mit Texten aus dem Neuen Testament



Soweit  nicht  anders  vermerkt,  sind  die  Bibelzitate  der  Elberfelder  
Übersetzung  2003,  Edition  CSV  Hückeswagen,  entnommen.  
Hervorhebungen im Bibeltext sind jeweils hinzugefügt worden.

1. Auflage 1983
2. Auflage 1985
3. Auflage 1986
4. Auflage 1993
5. Auflage 1997
6. Auflage 2003
7. Auflage 2019
8. Auflage 2024

© 1983 by CLV ∙ Christliche Literatur-Verbreitung e.V.
Ravensberger Bleiche 6 ∙ 33649 Bielefeld 

www.clv.de

Bearbeitung: Wolfgang Bühne 
Umschlag: Lucian Binder, Marienheide

Satz: EDV- und Typoservice Dörwald, Steinhagen
Druck und Bindung: FINIDR, s.r.o., Český Těšín, Tschechien

Artikel-Nr. 255301
ISBN 978-3-89397-301-9



Inhalt

Vorwort zur 7. Auflage	 7

Hast du mich lieb ?	 11

Was er euch sagt, das tut	 31

Die Wasserkrüge zu Kana	 47

Dankbarkeit	 65

Christi Vertreter	 79

Das verlorene Geldstück	 95

Das verlorene Schaf	 113

Die Annahme des Sünders	 133

Jesus wusste, was er tun wollte	 151

Der Verrat	 169

Die Wiederherstellung des Petrus	 189

Arbeite für Jesus !	 209

Joseph von Arimathia	 229

Der Tod des Stephanus	 249

Eine geschäftsmäßige Berechnung	 269



C. H. Spurgeon (1834 – 1892)



7

Vorwort  
zur 7. Auflage

Charles Haddon Spurgeon (1834 – 1892) kann mit Fug und Recht 
als der bekannteste Erweckungsprediger des 19.  Jahrhunderts be
zeichnet werden. Seine Redegabe und seine geistliche Vollmacht zog 
damals vierzig Jahre lang Tausende von Zuhörern in das Londoner 
»Tabernakel«.

Selbst seine gedruckten Predigten waren so kraftvoll und ori
ginell, dass sie wie eine Wochenzeitung in hohen Auflagen gedruckt 
und weltweit verbreitet wurden.

Wenn man bedenkt, dass von seinem ersten Predigtband allein 
in Amerika 500 000  Exemplare gedruckt und verbreitet wurden, 
bekommt man einen Eindruck von der Begabung dieses Mannes, 
der bereits im jugendlichen Alter von achtzehn Jahren 412 Predig-
ten gehalten hatte. Dabei erlangte Spurgeon seine Popularität nicht 
etwa dadurch, dass er den Zuhörern nach dem Mund redete und 
das predigte, was die Menschen hören wollten. 

Als großer Freund der Reformatoren und Puritaner predigte 
er unerschrocken biblische Wahrheiten, die ihm nicht nur Bei-
fall brachten, sondern auch heftigen Widerstand provozierten, als 
anstößig und geschmacklos beschimpft wurden und eine Zeit lang 
Material für jede Menge Karikaturen in Tageszeitungen boten.

Obwohl durch Spurgeons Verkündigung viele Menschen zum 
Glauben an Jesus Christus kamen, war er nicht so sehr Evangelist 
im üblichen Sinn als vielmehr Erweckungsprediger. Er richtete seine 



8

Botschaft nicht zuerst an Außenstehende, sondern zielte auf die 
Gewissen und Herzen derer, die zum Volk Gottes gehörten.

Was er unter »Erweckung« verstand, hat er in einer Predigt über 
den Einzug Jesu in Jerusalem so ausgedrückt:

»Ich bezweifle den Wert einer Erweckung, wenn sie nicht in 
der Gemeinde Gottes beginnt. Sie kann niemals draußen ihren 
Anfang nehmen und sich dann in die Gemeinde hineinarbeiten; 
das entspricht nicht den Regeln geistlichen Lebens. Sie muss bei 
den geistlich Gesinnten der Gemeinde beginnen, sie muss dann 
die ganze Masse der Jünger lebendig machen, und danach wird 
sie sich auch unter den Außenstehenden ausbreiten und weite 
Kreise ziehen. Aber sie muss daheim beginnen!
Hört dies alle, ihr, die ihr euch als Glieder der Gemeinde Jesu 
bekennt, und seht zu, dass ihr nicht wie nasses Holz seid, das 
nicht brennen will, und ihr damit verhindert, dass Feuer unter 
den Menschen entsteht! O lasst nicht zu, dass euch der Heiland 
als Hindernis in seinem eigenen Haus findet! Lasst nicht zu, dass 
die Herrlichkeit Christi von denen verdunkelt wird, die ihm am 
nächsten stehen und darum den größten Eifer zu seinem heiligen 
Namen zeigen sollten!«

Spurgeons Predigten und Bücher werden auch heute noch – über 
125 Jahre nach seinem Tod – in vielen Sprachen gedruckt und ver-
breitet. Durch seine lebendige, bildhafte, zuweilen humorvolle, aber 
auch sehr direkte und »ins Schwarze« treffende Sprache scheinen sie 
zeitlos zu sein und erreichen nach wie vor Menschen verschiedens-
ter kultureller Prägungen auf allen Kontinenten. Wahrscheinlich hat 
es keinen Verkündiger gegeben, dessen Bücher weltweit über einen 
solchen Zeitraum eine so große Verbreitung gefunden haben. 

Der vorliegende Predigtband enthält eine Anzahl typischer Er
weckungspredigten Spurgeons, die mit dem Gebet herausgegeben 
werden, dass sie dem Leser auch heute noch Hilfe und Ansporn sein 



9

mögen. Was uns fehlt, sind nicht neue Methoden oder Strategien, 
sondern neuer Gehorsam, zu dem Spurgeon unermüdlich bis an sein 
Lebensende aufgerufen hat.

Um Spurgeons Originalität zu wahren, sind die Predigten so 
schonend wie möglich bearbeitet worden.

Möge der Herr Jesus Christus diese Botschaften mit seinem 
Segen begleiten und eine echte, hingegebene Liebe zu unserem Er
löser und zur Ehre Gottes bewirken!

Wolfgang Bühne
Meinerzhagen, im Mai 2019





11

Hast du mich lieb ?

»Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«  
(Johannes 21,16).

Das ist ein sehr kurzer und einfacher Text, und mancher könnte es 
für sehr leicht halten, alles, was darüber gesagt werden kann, vor-
zutragen. Ich beabsichtige aber, mich heute auf einen Punkt zu 
beschränken, und ich möchte euch bitten, diesen einen Punkt zu 
erwägen. Möge der Geist Gottes unsere Herzen für die Betrachtung 
zubereiten.

Jesus fragt Petrus, ob er Liebe zu ihm habe. Die Frage betrifft 
nicht seine Liebe zum Reich Gottes oder zum Volk Gottes, sondern 
sie nennt als Gegenstand seiner Liebe ihn selbst, den Sohn Got-
tes. »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?« Jesus sagt nicht: »Siehst 
du nun ein, wie richtig meine Warnung war, als ich dir anbefahl, 
zu wachen und zu beten? Simon, willst du von nun an dein Selbst-
vertrauen aufgeben und auf meine Ermahnungen achten?« Er sagt 
nicht einmal: »Glaubst du nun meinen Lehren? Vertraust du nun 
auf mich, den du neulich verleugnet hast?« Ebenso wenig fragt er: 
»Gefallen dir meine Vorschriften? Glaubst du an meinen Anspruch? 
Willst du mich noch als den Sohn des Höchsten bekennen?« Nein, 
nach all diesen Dingen fragt Jesus nicht, sondern nur nach einem: 
»Liebst du mich?«

Jesus spricht Petrus mit seinem alten Namen an, den er vor sei-
ner Bekehrung trug: Simon, Sohn Jonas. Er will ihn daran erinnern, 



12

was die Gnade für ihn getan hat, und dann fragt er nur nach seiner 
Liebe. Die Frage hat es mit der persönlichen Liebe des Petrus zu der 
Person Jesus Christus zu tun. Dies soll der einzige Gegenstand mei-
ner Rede sein.

Beachtlich, dass unser weiser und liebevoller Heiland den Petrus 
in schlichten, deutlichen Worten nach seiner Liebe gefragt hat. 
Da war kein »auf den Busch klopfen«; er kam sogleich zur Sache, 
denn dieser Punkt duldete keine Zweideutigkeit und keinen Zwei-
fel. Wie der Arzt den Puls seines Patienten fühlt, um sein Herz zu 
beurteilen, so prüfte Jesus den Puls der Seele des Petrus. Er sprach 
nicht: »Simon, Sohn Jonas, bereust du deine Torheit?«

Reue ist eine köstliche Gnadengabe, aber Jesus hielt es für wei-
ser, sofort nach der Liebe zu forschen, weil es ganz gewiss ist, dass 
ein Jünger, der seinen Meister liebt, tief bekümmert ist, wenn er ihn 
je verleugnet hat. Der Herr fragt seinen Nachfolger nicht nach sei-
nem Glauben, den man wohl infrage hätte stellen können, denn er 
hatte ja geschworen: »Ich kenne diesen Menschen nicht!« Es wäre 
eine höchst wichtige Frage gewesen, aber sie wurde beantwortet, als 
Petrus seine Liebe bekannte; denn wer liebt, der glaubt, und nie-
mand kann einen Heiland lieben, an den er nicht glaubt.

Der Herr ließ alle anderen Punkte außer Betracht – oder viel-
leicht sollte ich sagen: Er fasste alle Punkte in diese eine Frage 
zusammen: »Liebst du mich?«

Lernt aus dieser Tatsache, dass eins not ist: Die Liebe zum Herrn 
Jesus ist der Hauptpunkt, der Lebensnerv, nach dem ihr zu sehen 
habt.

Diese Frage stellte Jesus dreimal, um zu zeigen, dass sie von ers-
ter, zweiter und dritter Wichtigkeit ist. Dieser Nagel sollte so richtig 
fest eingeschlagen werden, denn Schlag auf Schlag traf seinen Kopf. 
Mit unverändertem Ton und Blick fragte der Herr: »Simon, Sohn 
Jonas, liebst du mich?«

Wenn ihr euch prüft, so schaut tief in euer Herz und stellt eine 
gründliche Nachforschung im Blick auf eure Liebe an. Habt ihr 



13

Jesus wirklich lieb? Wenn ihr sonst auch scherzen mögt, nehmt diese 
Sache ernst.

Denkt daran, dass der Herr Jesus diese Frage so lange an Petrus 
stellte, bis er ihn damit traurig machte. Solange Petrus noch als Jün-
ger anerkannt wurde, muss er bereit gewesen sein, den strengsten 
nur möglichen Tadel hinzunehmen; deshalb war es nicht leicht, ihn 
traurig zu machen. Unser Herr zögert lange, einem aufrichtigen 
Herzen Schmerz zu verursachen; doch bei dieser Gelegenheit wie-
derholte er aus weisen Gründen seine Frage, bis er die ungeheilte 
Wunde des Petrus schmerzlich berührte. Eine dreifache Verleugnung 
erforderte ein dreifaches Bekenntnis. Der Schmerz, den Petrus dem 
Herrn zugefügt hatte, wurde durch den Schmerz, den er nun fühlte, 
ins Gedächtnis zurückgerufen.

Wenn ich nun heute Morgen diese Frage nachdrücklich stelle, bis 
ich einige von euch traurig mache, bis ich mich auch selbst traurig 
mache, darf mich dafür niemand tadeln. Euch zu trösten würde ein 
gutes Werk sein, aber manchmal mag es besser sein, euch zu betrü-
ben. Nicht immer ist süße Speise das Beste, was wir euch bringen 
können; bittere Arznei ist manchmal dienlicher. Mit wahrer Liebe 
ist mehr oder weniger stets Schmerz verbunden. Nur wer Liebe heu-
chelt, geht ohne ängstliche Frage und Herzenserforschung durch die 
Welt. Es ist weit besser, wenn ich euch heute traurig mache und ihr 
euer Herz erforscht, als dass ihr euch sicher fühlt und als Betrüger 
offenbar werdet.

Wir stellten fest, dass die Frage damals von unserem Herrn selbst 
gestellt wurde. Was würden wir denken, wenn der Herr Jesus heute 
zu uns käme und an einen jeden von uns die Frage richtete: »Liebst 
du mich?« Nachdem wir gerade gemeinsam Lieder zur Ehre Jesu 
gesungen, uns im Gebet vereinigt und von Herzen an seiner Ver-
ehrung teilgenommen haben, würde es uns sonderbar vorkommen, 
wenn er uns über unsere Liebe zu ihm befragen würde. Und doch 
würde er uns eine solche Frage mit Recht stellen.

Nehmen wir an, dass dich dein Herr heute ganz allein finden 



14

und fragen würde: »Liebst du mich?« Was würdest du bei dieser 
Frage empfinden? Würdest du nicht betroffen sein und vielleicht 
zu zittern beginnen und an ein Dutzend Gründe denken, weshalb 
wohl diese forschende Frage gerade jetzt an dich gerichtet wird? 
Und wenn der Herr sie dreimal wiederholte und sie jedes Mal an 
dich persönlich richtete, würdest du es nicht als eine strenge Her-
zensprüfung empfinden?

Ich möchte gern, dass du diese Frage so persönlich annimmst, als 
komme sie von deinem Herrn. Vergiss, dass sie von einem Prediger 
ausgesprochen wurde. Höre sie, als sei sie von Jesus ausgesprochen, 
der dich durch sein kostbares Blut von Tod und Hölle erlöst hat.

Jesus richtet diese Frage an dich – oder hat er etwa keine Ursache 
dazu? Er nimmt dich aus der Menge heraus, schaut dich fest an und 
sagt: »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Du weißt, ob ein Grund dazu vorhanden ist, dich danach zu fra-
gen. Antworte für dich allein, denn er stellt die Frage an dich allein. 
Kümmere dich jetzt nicht um Nathanael, Thomas oder die zwei 
Söhne des Zebedäus.

»Liebst du mich?« Schlägt dein Herz wirklich für Jesus von Naza-
reth? »Komm, Petrus, sag Ja oder Nein!«

Du sagst »Ja«, aber ist es auch so? Möge der Herr uns Gnade 
geben, eine ernsthafte Untersuchung im Blick auf diese Frage anzu-
stellen, ein ehrliches Zeugnis abzulegen und die Wahrheit, die ganze 
Wahrheit und nichts als die Wahrheit auszusagen!

Es fehlt an der Liebe zu Jesus

Eine traurige, aber wahre Feststellung! Selbst in unserem Her-
zen mag vielleicht keine Liebe zu Jesus sein! Ich kenne nichts, was 
irgendeinen von uns davor schützen könnte. Unsere Gaben könn-
ten unsere Mitmenschen vielleicht abhalten, uns zu fragen, aber 
uns selbst sollte nichts abhalten, denn gewiss gibt es nichts, was den 



15

Herrn abhalten wird, diese Frage – »Liebst du mich?« – an uns zu 
richten.

Auch Religiosität macht diese Frage nicht unnötig. Sind wir 
Bekenner des Glaubens? Nehmen wir von Herzen an allen öffent-
lichen Veranstaltungen unserer Gemeinde teil? Ja, aber es gibt Tau-
sende, die das tun, Hunderttausende, die das jeden Sonntag tun, 
und doch haben sie Jesus nicht lieb!

Meine Brüder, sind nicht viele Menschen von Formen und Zere-
monien beeindruckt? Wenn der Gottesdienst dem Auge und dem 
Ohr gefällt, sind sie dann nicht ganz zufrieden? Liebe zu Jesus ist 
vielen der bekennenden Christen nicht in den Sinn gekommen. 
Wir kennen andere, die für eine orthodoxe Darlegung der Lehre 
kämpfen; solange die Predigt dem Glaubensbekenntnis entspricht 
und jedes Wort genau und korrekt ist, sind sie zufrieden; aber von 
der Liebe Jesu werden sie nicht bewegt. Der Glaube ist ihnen keine 
Herzensangelegenheit, er ist bloß Sache des Kopfes. Diese Men-
schen wissen nichts von einer lebendigen Seele, die einer lebendigen 
Person entgegenkommt, von einem blutenden Herzen, mit einem 
anderen blutenden Herzen verbunden, einem Leben, das sich von 
einem anderen Leben nährt und in Liebe darin aufgeht.

Wir kennen Brüder, die sehr extrem sind. Wenn der Prediger 
nur eine Schattierung von ihrer Glaubensvorstellung abweicht, so 
sind sie von frommem Entsetzen über seine ungesunde Lehre erfüllt 
und können ihn nicht wieder anhören. Selbst wenn er Jesus in dem 
übrigen Teil seiner Predigt ganz lebendig verkündigt hat, so taugt es 
nichts, weil er ihr »Schibboleth«1 nicht aussprechen kann.

Was ist Rechtgläubigkeit ohne Liebe anders als eine Katakombe, 
in der man einen toten Glauben begräbt! Sie ist ein Käfig ohne Vogel, 
das dürre Gerippe eines Menschen, aus dem das Leben entflohen ist.

Mir ist bange, dass der allgemeine Strom des kirchlichen Lebens 
zu sehr in Richtung auf das Äußere verläuft und zu wenig in Rich-

1	 Vgl. Richter 12,1-6.



16

tung auf tiefe, brennende Liebe für die Person Jesu. Wenn ihr viel 
vom wahren Herzensglauben und von der Gottseligkeit predigt, so 
werden euch die Namenschristen kaltblütig als mystisch bezeichnen 
und werden beginnen, von der Gefahr der quietistischen2 Schule der 
Religion zu reden.

Der Glaube ist am meisten gesegnet, der es nur mit der Person 
Jesu Christi zu tun hat. Die echteste Reue ist die, die beim Anblick 
seiner Leiden brennt; und die tiefste Liebe ist die Liebe zu der anbe-
tungswürdigen Person des eingeborenen Sohnes Gottes.

Ich sehe die Lehre von der Gnade wie die Kleider meines Herrn 
an, und sie duften nach Myrrhe3, Aloe4 und Kezia5. Ich sehe seine 
Vorschriften wie sein Zepter an; es ist ein Stab mit silberner Spitze, 
und es ist meine Freude, sie anzurühren und Trost in ihrer Macht 
zu finden. Ich sehe die Vorschriften des Evangeliums als den Thron 
an, auf dem er sitzt, und ich freue mich an diesem elfenbeinernen 
Thron, der mit Gold überzogen ist. Aber seine Person ist lieblicher 
als seine Kleider, teurer als sein Zepter, herrlicher als sein Thron, 
und ihn zu lieben ist der Kern wahren Glaubens.

Aber vielleicht liebt ihr ihn gar nicht? Ihr habt die Äußerlichkeiten 
einer Religion, aber das Geheimnis des Herrn ist nicht bei euch. 
Es wird vergebens sein, den Sabbat zu ehren, wenn ihr den Herrn 
des Sabbats vergesst; vergebens, das Heiligtum zu lieben, aber nicht 
den großen Hohenpriester; vergebens, das Hochzeitsfest zu lieben, 
aber nicht den Bräutigam. Liebst du ihn? Das ist die Frage. »Simon, 
Sohn Jonas, liebst du mich?«

Selbst der höchste christliche Dienst schließt nicht aus, diese 
Frage zu stellen. Petrus war ein Apostel, und doch war es nötig, ihn 

2	 Quietismus (von lat. quietus »ruhig«): eine durch eine verinnerlichte, weltabgewandte Frömmigkeit 
gekennzeichnete mystische Strömung im Katholizismus des 17. Jahrhunderts.

3	 Myrrhe (dt. »bitter«): aromatisches Gummiharz, das in der Bibel für Salböl, als wertvolle Gabe oder als 
Gewürz verwendet wird.

4	 Aloe vera (dt. »Echte Aloe«): wasserspeichernde Pflanze.
5	 Kezia (dt. »Zimtblüte«): Gewürzstrauch, der in Israel angepflanzt wurde.



17

zu fragen: »Liebst du mich?« Denn es war einmal ein Apostel, der 
den Herrn nicht lieb hatte, der für dreißig Silberlinge seinen Meister 
verkaufte. Der Name Judas sollte die Totenglocke läuten für alle ver-
messene Zuversicht auf unsere »amtliche« Stellung. Unsere Namen 
können in der Liste evangelikaler Führer stehen und doch vielleicht 
nicht in das Lebensbuch des Lammes geschrieben sein. Mein Bru-
der, Prediger, Ältester oder Diakon, es ist nötig, uns selbst diese 
Frage vorzulegen: »Hast du den Herrn lieb?«

Der Genuss der größten christlichen Vorrechte macht diese 
Frage nicht überflüssig. Petrus, Jakobus und Johannes waren die 
drei bevorzugten Apostel. Sie waren Zeugen einiger Wunder unse-
res Herrn, die im Geheimen geschahen und von keinem anderen 
menschlichen Auge gesehen wurden. Sie sahen Jesus auf dem Berg 
der Verklärung in all seiner Herrlichkeit; sie sahen ihn im Gar-
ten Gethsemane in seiner Todesangst. Und wenn sie auch noch so 
bevorzugt waren, hielt der Herr es doch für richtig, ihren Führer 
zu fragen: »Liebst du mich?« O mein Bruder, du hast hohe Freu-
den gehabt, bist auf Tabor6 gewesen, bist von seinem hell glänzen-
den Licht erleuchtet worden. Du kennst sowohl die innere Angst 
wie auch die geistlichen Freuden. Du bist der Vertraute des Herrn 
gewesen und hast Brot mit ihm gegessen. Und doch denke daran: 
Es gab einen, der das alles auch tat und den Herrn doch mit Füßen 
trat. Und deshalb ist es nötig, dir, mein Bruder, die Frage zu stellen: 
»Hast du den Herrn lieb?«

Es ist sehr leicht, sich eine Erfahrung einzubilden, aber was not-
tut, ist ein liebendes Herz. Sorge dafür, dass du es hast.

Meine lieben Brüder, auch die größte Wärme des Eifers hebt die 
Notwendigkeit dieser Frage nicht auf. Petrus war ein Jünger mit glü-
hendem Ungestüm. Er rief auf dem galiläischen Meer: »Herr, wenn 
du es bist, so befiehl mir, zu dir zu kommen auf den Wassern!«7 

6	 Nach einer Überlieferung soll der bereits im Alten Testament erwähnte Berg Tabor der sogenannte 
»Berg der Verklärung« gewesen sein, auf den Jesus Petrus, Jakobus und Johannes mitnahm (Mat-
thäus 17,1-8; Markus 9,2-8; Lukas 9,28-36).

7	 Matthäus 14,28.



18

Welche Kühnheit! Welcher Glaube! Welch ein Eifer! Auch hier, in 
unserer Geschichte am See Tiberias, kann Petrus in seinem über-
stürzenden Eifer nicht warten, bis das Boot ans Ufer stößt. Er gür-
tet seinen Rock um und wirft sich ins Meer, um zu dem Meister zu 
kommen, den er liebt. Diesen sich überstürzenden Eifer des Petrus 
vor Augen fragt der Herr: »Liebst du mich?«

Junger Mann, du nimmst es ernst mit deiner Sonntagschule, du 
hast die Bekehrung der Kleinen gesucht, du ermutigst andere und 
gibst jeder Bewegung, an der du teilnimmst, mehr Leben. Und doch 
ist es nötig zu fragen, ob du wirklich den Herrn liebst oder nicht. 
Vielleicht stehst du an den Straßenecken; es ist dir eine Freude, zu 
den Spöttern von Jesus zu reden, ob die Menschen sich darüber ent-
setzen oder nicht. Aber weißt du es ganz genau, dass du Jesus liebst?

Meine Schwester, du besuchst die Armen und sorgst für die 
Dürftigen, du strengst dich an, der Jugend Gutes zu tun, und bist 
voll Wärme in allen Dingen, die die Sache des Erlösers betreffen. 
Wir alle bewundern dich und hoffen, dein Eifer wird nicht erkalten. 
Aber trotz allem muss auch dir die Frage gestellt werden: »Hast du 
den Herrn Jesus lieb?«

Es gibt einen Eifer, der sich von der Rücksicht auf die Meinung 
anderer Menschen nährt und durch den Wunsch erhalten wird, für 
ernst und nützlich angesehen zu werden. Es gibt einen Eifer, der 
mehr die Wärme der Natur als das heilige Feuer der Gnade ist. Die-
ser Eifer hat viele fähig gemacht, große Dinge zu tun. Und doch, 
wenn sie alles getan haben, sind sie ein tönendes Erz und eine schal-
lende Zimbel gewesen, weil sie den Herrn Jesus nicht liebten. Selbst 
die Taten, die mit größtem Eifer ausgeführt werden, sind kein end-
gültiger Beweis dafür, dass sie aus Liebe zu Jesus getan sind. Deshalb 
müssen wir stets die Frage stellen: »Hast du den Herrn lieb?«



19

Ich will noch etwas weiter gehen: Selbst die größte Selbstverleug-
nung beweist nicht unbedingt die Liebe zu Jesus. Petrus konnte 
sagen: »Siehe, wir haben alles verlassen und sind dir nachgefolgt.«8 
Obwohl es nicht sehr viel war, was Petrus verlassen hatte, so war es 
doch alles, was er hatte, und er hatte alles um der guten Sache willen 
verlassen, ohne irdische Güter dafür wiederzugewinnen. Er war oft 
um Jesu willen geschmäht worden und hatte weitere Schmähungen 
zu erwarten. Dennoch fragte der Herr, der wusste, dass Petrus alles 
um seinetwillen aufgeopfert hatte: »Liebst du mich?«

Es ist eine traurige Wahrheit, dass Menschen bedeutende Opfer 
gebracht haben, um sich als Christen zu erweisen, die aber doch das 
eigentliche Fundament des Glaubens nicht in sich hatten. Einige 
sind um der Wahrheit willen sogar ins Gefängnis geworfen worden 
und waren doch nicht echte Christen. Ich wage es nicht zu behaup-
ten, aber ich fürchte, dass selbst in den Tagen der Märtyrer einige 
ihren Leib haben verbrennen lassen; weil sie aber keine Liebe hatten, 
ist es ihnen nichts nütze gewesen.

Die Liebe ist das Wesentliche. Nichts kann ihr Fehlen ersetzen. 
Und ist es möglich, dass dieses kostbare Gut nicht in unseren Her-
zen ist?

»Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?« Es ist auch notwendig, diese 
Frage zu stellen, weil der Mensch nicht nur lauter Herz ist. Er hat 
auch Verstand, und dieser Verstand sollte geweiht, geheiligt sein. 
Petrus ging drei Jahre lang auf die hohe Schule und hatte Jesus zum 
Lehrer und lernte dort sehr viel. Aber nachdem Petrus seinen Kursus 
absolviert hatte, hielt es sein Meister für richtig, ehe er ihn an seine 
Lebensarbeit sandte, ihn zu fragen: »Liebst du mich?«

Bruder, du magst dieser Predigt zuhören, du magst Lehre nach 
Lehre in dich aufnehmen, du magst dich mit theologischen Pro-
blemen beschäftigen und du magst dich abmühen, Schwierig

8	 Matthäus 19,27; Markus 10,28; Lukas 18,28.



20

keiten zu lösen und diese Stelle zu erklären oder jene Frage zu 
beantworten –  auf die eine oder andere Weise wird das Herz 
dabei so trocken wie die Blätter der Bücher, mit denen du dich 
beschäftigst. Es ist daher sehr heilsam, wenn der Herr in das Stu-
dierzimmer tritt, das Buch zumacht und den Forschenden fragt: 
»Sei eine Weile still und lass mich dich fragen: Hast du mich lieb? 
Ich bin besser als alle Bücher und Studien. Hast du eine warme, 
lebendige Liebe zu mir?«

Ich hoffe, viele von euch sind fleißige Forscher. Wenn ihr in der 
Sonntagschule lehrt, solltet ihr es sein. Wenn ihr auf den Straßen 
oder in den Häusern predigt, so solltet ihr es sein. Wie könnt ihr 
andere füllen, wenn ihr selbst nicht erfüllt seid? Wissen ist gut, aber 
Liebe ist besser. Wenn du studierst, magst du manche Probleme 
lösen. Wenn du aber nicht liebst, dann kannst du das Geheimnis 
der Geheimnisse nicht begreifen. Du hast dann die wichtigste aller 
Wissenschaften nicht erkannt: Das Wissen bläht auf, aber die Liebe 
erbaut. Achte deswegen auf die Frage: »Liebst du mich?«

Ein großer Teil des christlichen Lebens sollte auch in tätiger Arbeit 
zugebracht werden. Wir sollten uns aufmachen und wirken. Wenn 
irgendetwas zu tun war  –  Petrus war der Mann der Tat. Er ging 
hinaus, um das Evangelium zu predigen; und selbst die Dämonen 
waren ihm untertan. Petrus hatte im Namen Jesu Wunder getan. 
Und doch musste seine Liebe geprüft werden: »Liebst du mich?« Er 
hatte gerade jenes ungeheure Netz mit der großen Menge Fische ans 
Ufer gezogen. Mit Geschicklichkeit und großer Kraft hatte er es ans 
Land gebracht. Und doch bewies das nicht seine Liebe.

Es gibt Prediger des Evangeliums unter uns, die ein volles 
Netz ans Ufer gezogen haben. Ihre Arbeit ist groß und erfolgreich 
gewesen, aber das schließt nicht aus, dass der Herr Jesus den Stand 
ihrer Herzen prüft. Er befiehlt ihnen, eine Weile ihre Netze bei-
seitezulegen und mit ihm allein zu sein. Legt das Kirchenregister 
weg, faltet die Mitgliederliste zusammen und hört auf, eure Fische 



21

zu zählen. Jesus möchte euch fragen: »Ihr habt in meinem Namen 
Dämonen ausgetrieben, aber habt ihr mich lieb?«

Brüder, das ist eine ernste Sache: »… damit ich nicht etwa, nach-
dem ich anderen gepredigt habe, selbst verwerflich werde.«9 Nach-
dem ihr andere zu Jesus gebracht und Gott gedient habt, soll doch 
nicht ein tödlicher Zusammensturz folgen, weil ihr den Herrn Jesus 
selbst nicht geliebt habt.

Ich muss euch diese Frage immer wieder stellen. Ich bitte den 
Herrn, einen jeden von uns die Wichtigkeit dieser Frage fühlen zu 
lassen.

Vielleicht haben wir den Auftrag, für den Glauben zu kämpfen, 
und wir mögen auf dieser und auf jener Seite gekämpft und die 
Wahrheit wie unser eigenes Leben verfochten haben. Es ist gut, ein 
tapferer Streiter Jesu Christi zu sein, denn unsere Zeit braucht Män-
ner, die sich nicht fürchten, die Schmach Jesu zu tragen, weil sie die 
Wahrheit mit Autorität aussprechen. Aber auch sie müssen immer 
wieder gefragt werden: »Liebst du mich?«

Ein Mann kann ein sehr entschiedener Protestant sein und doch 
Christus nicht lieb haben. Er mag ein sehr ernster Verteidiger der 
göttlichen Wahrheit sein, aber doch nicht den lieben, der die Wahr-
heit ist. Er mag schriftgemäße Ansichten von der Taufe haben; und 
doch ist es möglich, dass er niemals in Christus getauft worden ist. 
Er mag ein Abgesonderter sein und alle Übel einsehen, gegen die die 
Abgesonderten protestieren; und doch ist es möglich, dass er trotz 
seiner Absonderung verloren geht.

Es ist eine wichtige Sache für jeden christlichen Kriegsmann, gut 
auf seinen Brustharnisch zu achten und zuzusehen, dass er rasch auf 
die Frage antworten kann: »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Wie hervorragend und ausgezeichnet ihr um eures Dienstes 
oder eures Leidens willen sein mögt, weicht doch bitte dieser Frage 
nicht aus. Lasst den Herrn in euer Herz sehen, und antwortet ihm 

9	 1. Korinther 9,27.



22

auf seine Frage, die er euch immer wieder stellt, bis es euch traurig 
macht: »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Wenn wir Jesus nicht lieben,  
dann ist alle frühere Erkenntnis Lüge gewesen

Es ist unmöglich, Christ zu sein, ohne Christus zu lieben. Nehmt 
das Herz weg, und das Leben ist unmöglich. Ihr habt das Evan-
gelium gehört, aber das Evangelium ohne Christus kann nie eine 
»gute Botschaft« für euch sein. Ihr habt in der Bibel gelesen, aber die 
Bibel ohne Jesus Christus ist nichts anderes als ein toter Buchstabe.

Der erste Strahl des Trostes, der in mein Herz kam, leuchtete aus 
den Wunden des Erlösers. Ich hatte erst dann eine Hoffnung, selig 
zu werden, als ich ihn am Kreuz hängen sah. Und weil unsere Hoff-
nung nicht mit irgendeiner Lehre oder einem Prediger verknüpft 
ist, sondern mit Jesus, darum müssen wir den lieben, durch den sie 
gekommen ist. Jeder Segen, den wir bekommen haben, ist mit sei-
ner Person verbunden, und ohne ihn hätten wir ihn nicht erhalten 
können.

Ihr habt Vergebung erlangt, aber diese Vergebung geschieht 
durch sein Blut. Ihr seid mit Gerechtigkeit bekleidet, aber der Herr 
ist eure Gerechtigkeit. Er selbst ist euer Ruhm und eure Schönheit. 
Keine Segnung kann von Jesus Christus getrennt genossen wer-
den – ebenso wenig wie Licht und Wärme von der Sonne geschie-
den werden können. Aller Segen kommt zu uns aus seiner durch-
bohrten Hand. Und darum müssen wir ihn lieben. Es ist nicht mög-
lich, die goldenen Gaben seiner grenzenlosen Liebe zu genießen, 
ohne ihn wiederzulieben. Ihr könnt euch nicht in die Sonne stel-
len, ohne warm zu werden, noch Christi Fülle empfangen, ohne von 
Dankbarkeit erfüllt zu werden.

Jede äußerliche christliche Handlung haben wir aus Liebe zu 
Jesus vollbracht – oder sie war ein Betrug. Was ist zum Beispiel die 



23

Taufe, wenn wir nicht durch sie mit Christus in den Tod begraben 
worden sind und nun auch in Neuheit des Lebens wandeln? Was 
ist das Abendmahl des Herrn anders als ein gewöhnliches Mahl, 
um Brot zu essen und Wein zu trinken, wenn Christus nicht da ist? 
Aber wenn wir mit aufrichtigem Herzen zum Abendmahl gekom-
men sind und nicht als Heuchler, können wir dann das Brot geges-
sen und den Kelch getrunken haben, ohne ihn zu lieben? Es kann 
nicht sein.

Betetest du, mein Bruder? Hast du wirklich mit Gott im Gebet 
gesprochen? Du kannst das nur durch den Herrn Jesus, den Mittler, 
getan haben; und wenn du mit Gott durch den Mittler geredet hast, 
so kannst du nicht ohne Liebe zu dem bleiben, der die Tür zum 
Vater ist. Wenn du ein Bekenntnis deines Glaubens abgelegt hast, 
wie kann es echt sein, wenn nicht dein Herz in Zuneigung zu dem 
großen Herzog unserer Seligkeit brennt?

Du hast große Hoffnungen, aber worauf hoffst du? Ist nicht alle 
deine Hoffnung in ihm beschlossen? Erwartest du nicht, ihm gleich 
zu sein, wenn er erscheinen wird? Du hoffst aufzuerstehen, aber nur 
durch seine Auferstehung, denn er ist der Erstling der Auferstan-
denen. Du erwartest, auf der Erde zu regieren, aber mit ihm. Du 
erwartest kein Tausendjähriges Reich ohne den König. Du erwar-
test einen niemals endenden Himmel. Aber dieser Himmel besteht 
darin, mit Jesus zu sein, wo er ist, und seine Herrlichkeit zu schauen. 
Da also auf alles, was du zugeeignet bekommen hast, Jesu Name auf-
geprägt ist und dir direkt aus seiner durchbohrten Hand zukommt, 
so kann es nicht sein, dass du es in Anspruch genommen hast, wenn 
du ihn nicht liebst.

Nun, wenn ich die Frage stelle, erinnere dich, dass es von dei-
ner Antwort abhängt, ob du ein Heuchler bist oder ein aufrichtiger 
Mann, ein falscher Bekenner oder ein wahrhaft Bekehrter, ein Kind 
Gottes oder ein Erbe des Zornes. Deshalb beantworte die Frage. 
Aber beantworte sie mit Überlegung, beantworte sie so gewissen-
haft, als ob du vor dem Richterstuhl dessen ständest, der dich heute 



24

sanft fragt, aber später einmal in einem anderen Ton mit dir spre-
chen und mit einem anderen Blick dich ansehen wird – mit Augen, 
die wie Feuerflammen sind »Simon, Sohn Jonas, liebst du mich?«

Wenn wir keine Liebe zu Christus haben,  
wird die Zukunft dunkel sein

Wir haben das Leben noch nicht beendet; ein großer Teil der Pilger-
fahrt liegt möglicherweise noch vor uns. Nun, alles wird gut gehen, 
wenn wir Christus lieb haben. Aber nichts kann fortschreiten, wenn 
die Liebe zum Herrn Jesus fehlt.

Petrus wird berufen, die Lämmer und die Schafe zu weiden; aber 
die erste Eigenschaft eines wahren Hirten ist die Liebe zu Christus. 
Jesus Christus stellt eine Untersuchung an, um zu sehen, ob Petrus 
die rechten Eigenschaften besitzt, wenn er ihm das Weiden seiner 
Lämmer und Schafe anvertraut.

Jesus fragt nicht so sehr nach dem Wissen des Petrus oder seinen 
Redegaben als vielmehr nach seiner Liebe; denn die erste, zweite 
und dritte Befähigung eines wahren Hirten ist ein liebendes Herz.

Nun merkt euch: Was für einen Hirten gilt, gilt auch für jeden 
anderen Arbeiter im Reich Gottes. Liebe ist wesentlich, mein guter 
Freund; du kannst nicht für Christus wirken, wenn du ihn nicht 
liebst.

»Aber ich kann in der Sonntagschule lehren«, sagt jemand. – Nein, 
nicht ohne Liebe zu Jesus.

»Aber ich bin Mitglied eines Vereins, der viel Gutes tut.« – Aber 
du tust nichts zum Ruhm Gottes, wenn du nicht aus Liebe zum 
Herrn Jesus Mitglied dieser Gesellschaft bist.

Lege deine Geräte nieder, denn du kannst in dem Weinberg dei-
nes Herrn keinen Nutzen schaffen, wenn dein Herz ihn nicht liebt. 
Seine Weinstöcke bleiben besser unbeschnitten, als dass sie von 



25

zornigen Händen gereinigt werden. Bleib von den Lämmern weg, 
Mann, du wirst sie nie großziehen, wenn Herz und Hand unsanft 
sind. Wenn du den Meister nicht liebst, wirst du weder sein Werk 
lieben noch seine Diener noch die Regeln seines Hauses; und wir 
können besser ohne dich fertigwerden als mit dir. Einen Arbeiter 
zu haben, der ohne Liebe in des Herrn Haus und Weinberg herum-
murrt, würde für die ganze Familie ein Elend sein. Liebe muss im 
Herzen sein, sonst kann kein wahrer Dienst geschehen.

Vielleicht stehen euch Leiden bevor. Aber wenn euer Herz nicht 
in Wahrheit Christus angehört, werdet ihr nicht imstande sein, sie 
um Christi willen zu ertragen.

Es dauerte nicht lange, da kam für Petrus die Zeit, Gott durch sei-
nen Tod zu preisen. Petrus musste gegürtet und geführt werden, 
wohin er nicht wollte. Petrus kann nicht zum Märtyrer geeignet 
sein, wenn er Jesus nicht liebt. Die Tradition berichtet, dass er mit 
dem Kopf nach unten gekreuzigt worden ist, weil er fühlte, es sei zu 
viel Ehre, in derselben Weise wie sein Herr den Tod zu erleiden. Es 
mag sein, dass er den Kreuzestod starb, aber es war seine starke, tiefe 
Liebe, die ihn überwinden ließ.

Die Liebe macht zum Helden. Wenn der Geist Gottes Liebe ent-
flammt, so flößt er auch Mut ein. Seht also, wie nötig ihr die Liebe 
für die Zukunft habt. Junger Christ, du wirst Spießruten laufen 
müssen, ehe du zum Himmel eingehst. In welchem Lebenskreis du 
dich auch bewegst, du bist ganz besonders begünstigt, wenn dich 
nicht irgendjemand verspottet und verfolgt. Zwischen hier und dem 
Himmel wirst du zu leiden haben; vielleicht werden deine Feinde 
deine eigenen Hausgenossen sein. Viele werden darauf lauern, dass 
du strauchelst, oder dir sogar Steine in den Weg legen. Um sicher zu 
gehen, musst du das Feuer der Liebe im Herzen haben.

Wenn du den Herrn Jesus nicht sehr innig liebst, so wird die 
Sünde Herr über dich werden. Selbstverleugnung und Demütigung, 
die mit Liebe leicht zu ertragen sein werden, werden ohne Liebe 



26

unmöglich zu ertragen sein. Um recht zu wirken, zu leiden oder zu 
sterben, müssen wir den Herrn Jesus von ganzem Herzen lieben.

Seht, Brüder, wenn wir keine Liebe zu Jesus haben, dann fehlt 
das, was uns hilft, auf dem schmalen Weg zu bleiben und bis ans 
Ende auszuhalten. Die Menschen verlassen oft das, was sie gern 
mögen, aber niemals das, was sie lieben. Die Menschen können 
verleugnen, was bei ihnen nur als Überzeugung des Verstandes da 
ist, aber sie werden niemals das verleugnen, wovon sie überzeugt 
sind und was sie mit ihrem Herzen erfasst haben. Wenn ihr bis 
ans Ende ausharren wollt, dann kann es nur in der Kraft der Liebe 
geschehen.

Liebe ist eine große, anspornende Kraft. In dem Dienst für 
den Herrn werdet ihr auf Schwierigkeiten stoßen, die zu groß für 
euer Urteil und zu bedeutend für eure Klugheit sein werden. Der 
Unglaube wird den Verstand einsetzen und berechnen, aber die 
Liebe, die mächtige Liebe wird über die Unmöglichkeit lachen und 
sie mit Jesus Christus ausführen. Liebe »springt über die Mauern«, 
und Hand in Hand mit dem Glauben ist sie beinahe allmächtig; 
ja, durch die Kraft Gottes vermag sie alles für Jesus Christus, ihren 
Herrn. Wenn es euch an Liebe mangelt, so ist eure Energie dahin; 
die Kraft, die den Mann stählt und seine Feinde unterwirft, fehlt.

Ohne Liebe seid ihr auch ohne die verwandelnde Kraft. Liebe 
zu Christus ist das, was uns ihm gleich macht. Wenn du Christus 
liebst, so wirst du nach und nach ihm gleich werden; aber ohne 
Liebe wirst du nie das Bild des Himmlischen tragen.

Meine Brüder, es ist noch eine Erwägung aufzustellen. Wir wer-
den bald bei dem Herrn sein. Wir werden dann da sein, wo die Zeit 
mit ihren kleinen Wirbeln und Strömungen in dem immerwähren-
den Dahinfließen der Ewigkeit vergessen sein wird. Aber wenn wir 
keine Liebe zu Jesus haben, dann werden wir nicht dort sein, wo 
er ist. Es wird niemand im Himmel sein, der nicht zuerst gelernt 
hat, ihn hier auf der Erde zu lieben. So müssen wir Liebe zu Jesus 
haben. Die Zukunft verlangt es gebieterisch; und deshalb stelle ich 



27

die Frage mit umso größerem Ernst und Nachdruck: »Simon, Sohn 
Jonas, liebst du mich?«

Wenn wir ihn lieben, was dann?

Nun, wenn wir ihn lieben, lasst uns sogleich etwas für ihn tun, denn 
Jesus Christus erwiderte dem Petrus, als er sprach: »Herr, du weißt 
alles; du erkennst, dass ich dich lieb habe«: »Weide meine Schafe!« 
Das war sehr freundlich von dem Heiland, denn er wusste: Wo Liebe 
ist, da ist auch ein Wunsch nach Tätigkeit. Weil Jesus so sehr liebte, 
deshalb wurde es ihm Speise und Trank, den Willen seines himm-
lischen Vaters zu tun. Der Herr Jesus scheint gedacht zu haben: 
Petrus hat mich lieb, und es wird seinem Herzen wehtun, wenn ich 
ihm nicht etwas zu tun gebe. »Geh und weide meine Schafe!«

Bruder, Schwester, wenn ihr Christus liebt, dann verbringt diesen 
Sonntag nicht im Nichtstun. Wenn ihr Christus liebt, so beginnt zu 
arbeiten. Was tut ihr? Ihr geht zum Gottesdienst und erhaltet gute 
Speise. Ist das alles? Viele Leute beschäftigen sich eingehend mit 
Essen und gehören zu den Fleißigsten im Umgang mit Messer und 
Gabel, aber ich glaube kaum, dass es ein Beweis von Liebe zu einem 
Menschen ist, wenn man sein Brot isst. Sehr viele, die sich Christen 
nennen, geben keinen Beweis ihrer Liebe zu Christus – außer dass 
sie gerne Predigten hören.

Nun, wenn ihr Jesus Christus lieb habt, wie ihr sagt, beweist es, 
indem ihr Gutes tut: »Weidet meine Schafe!« Ich sehe eine Anzahl 
Brüder, die zusammengekommen sind, um eine Konferenz zu hal-
ten und in der Gnade zu wachsen. Ganz vortrefflich, in der Tat: 
Wachset, meine Brüder, so schnell ihr nur könnt; ich sehe euch gern 
wie einen Blumengarten: alle wachsend, alle blühend. Aber wenn 
ihr all das getan habt, wünscht euch nicht Glück, als ob ihr etwas 
Gutes getan hättet, denn es ist zu nichts nütze, wenn es euch nicht 
dahin führt, für den Herrn zu wirken.



28

Die Veröffentlichung von Berichten über solche Konferenzen 
könnte man damit vergleichen, wenn man den armen, hungrigen 
Leuten in London erzählen würde, dass die Ratsherren der Stadt ein 
schönes Festmahl gehabt haben. Von solchen Berichten wird nie-
mand satt.

Wenn ihr Christus lieb habt, so weidet seine Schafe und Läm-
mer. Wenn bei euch nicht alles nur Geschwätz ist, wenn bei euch 
nicht alles nur viel Lärm um nichts ist, dann begebt euch an die 
Arbeit, um Seelen zu gewinnen. Geht zu den Armen und Unwissen-
den und verkündet Christus als den Heiland der Sünder.

Dies ist der Prüfstein, wie sehr ihr in der Gnade gewachsen seid. 
Dies ist der Prüfstein eures Lebens, wieweit ihr Jesus gleich gewor-
den seid. Wenn ihr jetzt nicht geht und seine Schafe weidet, so ist es 
einerlei, was ihr sagt oder was ihr zu genießen glaubt; ihr gebt nicht 
den Beweis der Liebe, den der Herr Jesus fordert.

Ich möchte das noch einmal zusammenfassen: Wenn ihr das nächste 
Mal eure Sonntagschulklasse oder eure eigene Familie belehrt, so 
tut es aus Liebe zum Herrn. Sagt zu euch selbst: »Ich liebe Chris-
tus und will nun aus Liebe zu ihm lehren.« Oh, es wird eine herr-
liche Klasse heute Nachmittag sein; es wird dir gut gelingen, wenn 
du aus Liebe zu ihm lehrst. Jedes Wort, das du sprichst, wird kraft-
voll sein, weil die Liebe zu ihm es dir eingibt. Jenes Mädchen, das 
so viel Lärm macht und dir so viel Not verursacht – du wirst mit ihr 
Geduld haben aus Liebe zu ihm. Jener unruhige kleine Junge – du 
erzählst ihm viele Geschichten, und wenn du es getan hast, so will 
er noch eine. Du wirst ihm geduldig noch eine erzählen – aus Liebe 
zu Christus. Wenn du mit den Kleinen betest, bete, weil du sie um 
Christi willen liebst. Du gehst hinaus, um zu predigen. Predige aus 
Liebe zu Christus. Wir predigen zuweilen, weil wir gerade an der 
Reihe sind; aber so sollte es nicht sein.

Solange ihr lebt, tut alles aus Liebe zu Christus. Das wird Blumen 
über euer Werk streuen und es schön in seinen Augen machen. Lasst 



29

die Finger der Liebe wirken, das Gehirn der Liebe, Augen der Liebe, 
die Hände der Liebe; kämpft mit Liebe, betet mit Liebe, sprecht mit 
Liebe, lebt mit Liebe. Auf diese Weise werdet ihr voller Kraft sein, 
und Gott wird euch um Jesu willen segnen.





31

Was er euch sagt,  
das tut

»Seine Mutter spricht zu den Dienern:  
Was irgend er euch sagen mag, tut!«  

(Johannes 2,5).

Unser Text zeigt uns Maria unter den Gästen der Hochzeit zu Kana, 
wo der Herr sein erstes Wunder tat. Aus dem Bericht, den Johan-
nes von jener Hochzeit gibt, geht deutlich hervor, wie sie sich freut, 
ihren Sohn dort zu treffen, umgeben von dem kleinen Häuflein sei-
ner ersten Jünger. Als die Vorräte zur Neige gingen, nimmt sie sich 
vor, mit ihrem Sohn zu reden und ihn auf die Verlegenheit aufmerk-
sam zu machen, und sagt daher zu ihm: »Sie haben keinen Wein.«

Darin war gewiss nichts Unrechtes, aber der Herr Jesus sieht 
diese Dinge anders als wir Menschen. Er merkte, dass sich Maria 
auf ihre Verwandtschaft mit ihm etwas zugutetat und diese zu einer 
Zeit und an einem Ort geltend machen wollte, wo es besser gewesen 
wäre, sie nicht hervorzuheben.

Wie recht der Heiland damit hatte, beweist die Geschichte. Die 
römische Kirche hat tatsächlich Maria zu einer Mittlerin gemacht, 
zu ihr gebetet und sie sogar angefleht, ihren mütterlichen Ein-
fluss bei ihrem Sohn geltend zu machen. Es war gut, dass der Hei-
land von vornherein allem Einhalt gebot, was irgendwie dazu füh-
ren konnte, dass der Mariendienst begünstigt wurde. Darum war 



32

es auch notwendig, dass der Herr seine Mutter ein wenig stren-
ger zurechtwies, als ihr Verhalten an und für sich erfordert hätte. 
Dies war die Ursache, die den Sohn Gottes bewog, zu ihr zu sagen: 
»Was habe ich mit dir zu schaffen, Frau? Ich kann nicht dir zuliebe 
ein Wunder wirken. Nein, wenn ich als Sohn Gottes ein Wunder 
wirke, kann ich es nicht als dein Sohn tun. Was habe ich in dieser 
Angelegenheit mit dir zu schaffen?« Und als Grund fügte er hinzu: 
»Meine Stunde ist noch nicht gekommen!« Es war ein freundlicher 
Tadel, den ihr der Herr nicht ersparen konnte, weil er voraussah, 
was kommen würde.

Ihr könnt euch denken, wie Maria darauf reagierte. Sie kannte 
ja des Herrn Sanftmut und unwandelbare Liebe und wusste, dass 
er ihr in den dreißig Jahren des Zusammenlebens in seiner Fami-
lie nicht den geringsten Anlass gegeben hatte, über ihn betrübt zu 
sein. So nahm sie denn diesen Tadel hin und zog sich zurück, um 
diese Worte in ihrem Herzen zu bewahren und zu bewegen. Sie sagt 
wenig, aber sie denkt viel, und wir sehen in ihrem späteren Verhal-
ten, wie ernst sie über das nachdachte, was er ihr gesagt hatte.

Liebe Brüder, wir mögen uns manchmal in der besten Absicht 
dem Herrn gegenüber irren; wenn er uns dann in irgendeiner Weise 
tadelt und zurückstellt, unsere Hoffnung enttäuscht und unsere 
ehrgeizigen Pläne nicht gelingen lässt, nehmen wir es dann von ihm 
hin, wie Maria es von dem Herrn Jesus hingenommen hat? Sagen 
wir uns, dass es so recht sein muss, und fügen wir uns ihm ohne 
Murren?

Maria entgegnet kein Wort, sondern lässt sich diesen Tadel gefal-
len. Klug ist auch der Rat, den sie den Dienern erteilt. Genauso 
wie sie selbst dem Herrn vorausgeeilt war, lag ihr jetzt auch viel 
daran, dass die Diener ihm folgten, und sie ermahnt sie freundlich: 
»Was irgend er euch sagen mag, tut! Versucht nicht, ihn zu etwas zu 
drängen; nötigt ihn zu nichts. Er weiß besser als ihr, was er zu tun 
hat. Bleibt bescheiden im Hintergrund; wartet, bis er spricht, und 
gehorcht ihm dann aufs Wort.«



33

Geliebte, ich wollte, wir machten es wie Maria und versuchten, 
wenn wir eine Lektion gelernt haben, sie anderen beizubringen. Wie 
oft gibt uns der Meister eine Rüge unter vier Augen, und wir hüten 
uns sorgfältig, jemand merken zu lassen, was er uns gesagt hat. 
Wenn der Herr im Kämmerlein zu unserem Herzen und Gewissen 
spricht, ist es auch nicht nötig, dass wir immer gleich hingehen und 
es anderen mitteilen – so wenig wie Maria das getan hat. Aber wenn 
wir unsere Lektion gut gelernt haben, dann gehen wir zu unserem 
Freund, der uns am nächsten steht, und sagen ihm: »Mache nicht 
denselben Fehler, den ich gemacht habe! Gehe dem Stein aus dem 
Wege, an dem ich mich soeben gestoßen habe! Ich fürchte, ich habe 
meinen Herrn betrübt. Meine Schwester, ich möchte nicht, dass du 
ihn auch betrübst. Mein Bruder, ich will versuchen, dir genau zu 
sagen, wie du dich verhalten musst, um ihm wohlzugefallen.«

Meint ihr nicht, wir würden einander zur Erbauung dienen, 
wenn wir dies täten? Anstatt über die Fehler anderer zu sprechen, 
lasst uns lieber Lehren aus unseren Mängeln und Fehlern ziehen 
und sie unserer Umgebung als Hilfe weitergeben.

Maria muss mit großer Autorität gesprochen haben. Sie hat allem 
Anschein nach in eindringlichem Ton mit den Leuten geredet, und 
das muss auf die Diener Eindruck gemacht haben, denn wir sehen 
aus dem Text, dass sie genau das taten, was sie ihnen riet. Nicht 
jeder Dienstbote ließe es sich gefallen, dass ein Gast ins Haus käme 
und dort die Herrin spielte; aber als sie so ernst und doch wiederum 
so freundlich mit diesen Dienern sprach, fühlten sie offenbar: Das 
ist eine Frau, die etwas gelernt hat, was sie nicht sagen kann, woraus 
sie jedoch eine Lehre für andere gezogen hat. Sie muss dieses Wort 
mit wunderbarer Macht gesprochen haben, denn wenn man die 
Geschichte liest, ist es einem, als sähe man, wie ehrerbietig die Die-
ner sie anblickten und den Rat annahmen – genauso, wie Maria die 
Rüge des Herrn angenommen hatte.

Heute möchte ich nun versuchen, für uns alle eine Lehre aus 
dieser Geschichte zu ziehen. Ich glaube, unsere eigene Erfahrung 



34

liefert uns den Beweis, dass wir niemals klüger handeln und bes-
sere Erfolge erzielen, als wenn wir Christus nachfolgen, anstatt 
ihm vorauszueilen. Darum lasst uns ihm in heiligem, demütigem 
Gehorsam nachfolgen und von nun an die Worte zu unserem Wahl-
spruch machen: »Was irgend er euch sagen mag, tut!«

Ich möchte meinen Text behandeln, indem ich erstens frage: 
»Was?« Zweitens: »Wie?« Drittens: »Und was dann?«

Was wird uns hier zu tun befohlen?

Wer Christus angehört und sein Jünger ist, nehme diese Ermah-
nung zu Herzen: »Was irgend er euch sagen mag, tut!«

Ich möchte euch vor allem darauf aufmerksam machen, dass diese 
Worte nicht zu den Jüngern Christi gesprochen wurden, sondern zu 
den Dienern, die im Griechischen »Diakonoi« heißen, also zu Leu-
ten, deren Amt es war, bei Tisch aufzuwarten und die Gäste zu be
dienen. Ich weiß nicht, ob es bezahlte Diener waren oder Freunde, 
die freiwillig halfen. In jedem Fall aber dienten sie den Gästen.

Es wurde ihnen nicht gesagt, sie sollten ihren Herrn verlassen 
oder Verpflichtungen, die sie auf sich genommen hatten, nicht 
nachkommen. Sie waren Diener und sollten das bleiben; trotz-
dem sollten sie aber Christus als ihren Herrn und Meister anerken-
nen, ohne jedoch dem Gastgeber den Gehorsam schuldig zu blei-
ben. Maria sagte nicht zu ihnen: »Stellt die Krüge hin und tragt die 
Schüsseln nicht mehr auf«, sondern während sie ihren Dienst wei-
ter verrichteten, mahnt sie: »Was irgend er euch sagen mag, tut!« Ich 
finde es höchst beachtenswert, dass diese Diener bleiben sollten, was 
sie waren, und zugleich Christus Gehorsam leisten sollten.

Maria bereitete sie darauf vor: Wenn Jesus etwas befehlen würde, 
sollten sie es tun. Es muss erst erwogen, überlegt sein; sein Wille 
muss erst erkannt und sorgfältig studiert sein, das Herz muss darauf 
vorbereitet sein.



35

Anfangs taten diese Diener nichts. Es war kein Wein mehr für die 
Gäste da, aber die Diener gingen nicht zu Jesus und sagten: »Herr, 
wir brauchen Wein«, sondern sie blieben stehen, bis er ihnen gebot, 
die Wasserkrüge mit Wasser zu füllen. Dann füllten sie die Wasser-
krüge bis zum Rand. Weiter aber taten sie nichts, bis er ihnen wie-
der einen Befehl gab.

Der Gehorsam liegt hier vor allem im Nichtstun. Ich glaube, 
manches verzagte Herz zeigt in der Not seinen Glauben am besten 
dadurch, dass es nichts tut. Wenn ihr nicht wisst, was ihr tun sollt, 
dann tut nichts. Manchmal, liebe Brüder, wird gerade dieses Nichts-
tun das Allerschwerste sein. Wenn ein Geschäftsmann zum Beispiel 
in eine Verlegenheit kommt oder eine Frau ein krankes Kind oder 
einen kranken Mann hat, so wisst ihr ja selbst, wie man sich gedrun-
gen fühlt, dieses oder jenes zu tun. Manch einer hat das Übel durch 
sein Eingreifen nur noch größer gemacht, und es wäre viel besser 
für ihn gewesen, er hätte die Hand aus dem Spiel gelassen und die 
Sache dem Herrn anbefohlen. »Was irgend er euch sagen mag, tut!« 
Aber folgt nicht jeder Laune oder jedem Einfall, der euch in den 
Sinn kommt. Lauft nicht, ehe ihr ausgesandt seid. Wer der Wolken-
säule vorauseilt oder sich auf den Weg macht, ehe sie sich bewegt, 
wird wieder umkehren müssen. Wohl ihm, wenn er den Rückweg 
noch findet!

Wo die Heilige Schrift schweigt, schweige auch du. Wo kein 
bestimmter Befehl gegeben ist, warte lieber, bis du irgendeine Wei-
sung erhältst. Tappe in deiner Angst nicht blindlings vorwärts, bis 
du am Ende in einen Graben stürzt. »Was irgend er euch sagen 
mag, tut!« Bis er aber etwas sagt, bleibt ruhig sitzen. Meine Seele, sei 
geduldig vor Gott und warte, bis du genau weißt, was er will!

Dieser Gehorsam sollte ein von Herzen kommender Gehorsam 
sein, denn der Gehorsam liegt vor allem in der Gesinnung. Wah-
rer Gehorsam zeigt sich nicht immer in dem, was wir tun oder nicht 
tun, sondern in der völligen Ergebung in den Willen Gottes und in 



36

dem festen Entschluss, der die Seele ganz durchdringt, sodass wir 
tun wollen, was er uns befiehlt.

Euer Gehorsam möge ein vollkommener Gehorsam sein. Was es 
auch sei, was er euch sagt, das tut. Es ist Ungehorsam, nicht aber 
Gehorsam, der uns veranlasst zu wählen, welche von den Befehlen 
Gottes wir tun wollen. Wenn du sagst: »Ich will tun, was der Herr 
Jesus von mir verlangt, aber nur, wenn ich es gern tue«, so sagst 
du damit eigentlich: »Ich will nicht tun, was der Herr Jesus zu tun 
befiehlt, sondern was mir gefällt.« Ein Gehorsam, der sich nicht auf 
alle Befehle Gottes erstreckt, ist kein wahrer Gehorsam. Denke dir 
einen Soldaten, der gewisse Dinge absichtlich nicht tut, anstatt allen 
Befehlen seines Vorgesetzten Folge zu leisten. Hüte dich, irgendein 
Gebot des Herrn gering zu achten! Jedes Wort, das er mit dir redet, 
ist wertvoller als der kostbarste Edelstein. Darum schätze es, ver-
wahre es sorgfältig, trage es bei dir und lass es dein Schmuck sein.

»Was irgend er euch sagen mag, tut!« – es beziehe sich auf die 
Gemeinde Gottes und seine Verordnungen oder auf deinen Wan-
del unter den Mitmenschen außerhalb des eigenen Familienkreises 
oder auch auf dein Verhältnis zu deinen Angehörigen oder auf dei-
nen verborgenen Umgang mit deinem Heiland. »Was irgend er euch 
sagen mag«: Siehst du, es soll nicht da und dort etwas unterlassen 
oder abgeschnitten werden. Was irgend er euch sagen mag, tut!

Bittet jetzt, in diesem Augenblick: »Herr, hilf mir zu tun, was du 
von mir verlangst, egal, was es ist! Lass mich nicht wählen, was mir 
am besten gefällt, gib nicht zu, dass sich mein Eigenwille hinein
mischt, sondern wenn du etwas befiehlst, so gib mir Kraft, es zu 
tun!«

Der Gehorsam soll aber nicht nur vollkommen sein, sondern auch 
praktisch. »Was irgend er euch sagen mag, tut!« Denke nicht darüber 
nach und warte, dass es noch eindringlicher gesagt wird, denn es 
heißt: »Was irgend er euch sagen mag, tut!« Ein großes Übel unserer 



37

Zeit ist, dass man über ein deutliches Gebot des Herrn oft lange 
beratschlagt und fragt: »Was wird daraus entstehen?« Was geht es 
dich an, was daraus entsteht?  –  »Wenn ich in allen Dingen dem 
Herrn Jesus folge, könnte ich meine Stellung einbüßen.« Was hast 
du damit zu tun? Wenn ein Soldat vor den Lauf der Kanone gestellt 
wird, ist es höchstwahrscheinlich, dass er seine Stellung einbüßt und 
vielleicht etwas anderes obendrein; aber er muss da stehen bleiben.

»Aber ich könnte manche Gelegenheit, nützlich zu sein, darüber 
verpassen!« Was? Hast du im Sinn, Böses zu tun, damit Gutes 
herauskomme? Willst du das wirklich vor Gott auf dich nehmen? 
»Was irgend er euch sagen mag, tut!« Um jeden Preis, auf jede 
Gefahr hin: Tut es!

Ich habe Leute sagen hören: »Ich beeile mich nicht gern.« Gut, 
aber was sagt David? »Den Weg deiner Gebote werde ich laufen.«10

Bedenkt, dass wir in einem Zustand fortwährenden Sündi-
gens gegen ihn leben, wenn wir einen seiner Befehle vernachlässi-
gen. Widersprecht nicht und sucht nicht nach einem Grund, dem 
Befehl auszuweichen. Ich habe Kinder Gottes gekannt, die nicht 
wollten, dass gewisse Abschnitte der Heiligen Schrift in der Haus-
andacht vorgelesen würden, weil ihr Gewissen dadurch beunruhigt 
wurde. Wenn euch irgendetwas in der Bibel beunruhigt, liegt der 
Fehler an euch, nicht aber an der Bibel. Bringt diese Sache sofort in 
Ordnung. Ihr werdet das nur tun können, wenn ihr gehorsam seid 
und den Willen eures Herrn und Heilandes tut. Ich spreche zu den 
Bekehrten unter euch. Ihr seid Christi Diener, und als solche steht 
ihr unter der Zucht seines Hauses, und für diese gilt die Regel: »Was 
irgend er euch sagen mag, tut!« Tut es!

Haben wir nicht zu viel darüber gesprochen, was unsere Freunde 
oder Bekannten tun sollen, oder beobachtet, was andere nicht tun? 
Möge der Geist Gottes von uns Besitz ergreifen, damit unser Wan-
del ein Wandel mit Gott, unser Gehorsam ein pünktlicher Gehor-

10	 Psalm 119,32.



38

sam werde und sich unsere Liebe zu Christus darin äußert, dass wir 
beständig in seine Fußstapfen treten! Unser Gehorsam muss prak-
tisch sein.

Der Gehorsam muss auch ein persönlicher Gehorsam sein. Ihr wisst 
selbst, wie viel heute stellvertretend getan wird. Das Gute wird auf 
diese Weise getan. A ist zum Beispiel in großer Not. B hört davon, 
und es tut ihm von Herzen leid; also bittet er C, zu ihm zu gehen 
und ihm zu helfen. Dann geht er ins Bett und meint, er habe etwas 
Gutes getan. Oder: Nachdem A dem B seine Not geklagt hat, 
sieht sich B um, ob nicht irgendein Verein besteht, der ihm hel-
fen könnte. Er weist den A einfach an C oder an den Verein und ist 
damit zufrieden.

Möchtest du, dass der Heiland am Tag des Gerichts zu dir sagt: 
»Ich bin hungrig gewesen, und du hast mich zu jemand ande-
rem geschickt«? Oder: »Ich bin durstig gewesen, und du hast mich 
an den Stadtbrunnen zum Trinken geschickt«? Nein, das ist kein 
Gehorsam. Wir müssen persönlich etwas für Jesus tun.

Das gilt auch, wenn es sich darum handelt, Seelen für den Herrn 
zu gewinnen. Nichts ist in dieser Hinsicht besser, als persönlich mit 
den Leuten zu reden, sie sozusagen »beim Knopfloch zu fassen«, 
ihnen ins Auge zu sehen, ihnen eine persönliche Erfahrung zu er
zählen, sie anzuflehen, sie möchten ihre Zuflucht zu Jesus nehmen.

Unser Heiland fordert persönlichen Gehorsam. Wenn einer von 
den Dienern in unserem Text, als Christus ihm befahl, die Wasser-
krüge zu füllen, gesagt hätte: »Johann, lauf du und fülle sie! Wil-
helm, tu du es!«, hätte er nicht Marias Ermahnung befolgt: »Was 
irgend er euch sagen mag, tut!«

Rührt sich hier dein Gewissen? Gut, dann höre sofort auf, durch 
einen Vertreter tun zu lassen, was Gott dir befiehlt, damit Gott 
nicht etwa deinen Stellvertreter für dich segnet und du leer ausgehst. 
Vertraue persönlich Christus und diene ihm persönlich durch die 
Macht seiner Gnade.



39

Es muss auch ein sofortiger Gehorsam sein. Tue sofort, was du zu 
tun hast. Sobald der Abmarschbefehl kommt, marschiert der Soldat. 
Sobald dir ein Gebot zu Herzen geht, so erfülle es.

Ach, wie viele Vorsätze haben die meisten Menschen im Laufe 
ihres Lebens gefasst, aus denen nichts geworden ist! Was haben 
sie nicht alles tun wollen, und was hätten sie nicht alles tun kön-
nen, wenn sie es nur getan hätten! Aber sie haben nur Luftschlösser 
gebaut, sich ausgedacht, was für ein Leben sie führen möchten, und 
haben nie wirklich getan, was Jesus ihnen geboten hat.

O möchten wir dem Herrn Jesus einen persönlichen, praktischen 
Gehorsam leisten!

In dem Fall, von dem wir hier reden, sollte der Gehorsam auch 
ein anhaltender Gehorsam sein. Maria sagte zu den Dienern: 
»Was irgend er euch sagen mag, tut! Gehorcht ihm, sooft er etwas 
befiehlt – nicht nur das erste Mal, wenn er euch etwas sagt, sondern 
bei jedem Auftrag, den er euch gibt! Solange das Fest dauert und 
mein Sohn hier ist, tut, was er euch sagt!«

Geliebte, möge der Heilige Geist auch uns Kraft geben zu tun, 
was der Herr Jesus befiehlt, solange wir hier auf dieser Erde leben. 
Könnt ihr aufrichtigen Herzens sagen, geliebte Brüder und Schwes-
tern: »Ich habe mein Kreuz auf mich genommen, Herr Jesus, und 
bin bereit, alles zu verlassen und dir nachzufolgen«? Ist es wirklich 
euer sehnlicher Wunsch, sein Joch zu tragen und in seinen Fußstap-
fen zu wandeln?

Gelegenheitschristen sind keine Christen. Wer vom Dienst Got-
tes von Zeit zu Zeit Urlaub nehmen möchte, ist nie wirklich in sei-
nen Dienst eingetreten. Wenn wir einmal die Uniform Christi ange-
zogen haben, können wir sie nicht wieder ausziehen. Wie gewisse 
Ritter des Altertums in Kriegszeiten in ihrer Waffenrüstung schlie-
fen und Lanze und Schild immer bereithielten, so müssen auch wir 
Christen gehorchen, ohne zu fragen, warum. Solange unsere Her-
zen schlagen, müssen wir dem dienen, der uns mit seinem teuren 
Blut erlöst hat.



40

Warum ist Gehorsam notwendig?

Zunächst, weil Christus des Gehorsams wert ist. Mir ist es eine 
Ehre, Christus zu lieben. Ach, was ist er nicht alles! Vollkomme-
ner Mensch, der hoch über uns alle emporragt; vollkommener Gott, 
unbeschreiblich majestätisch in beiden Eigenschaften! Ach, ich 
meine, es sollte uns eine Freude sein, nach seinem Wort zu tun. 
Wir sollten uns danach sehnen, in sein Bild umgestaltet zu werden. 
Um der Ehre Christi willen ermahne ich euch: »Was irgend er euch 
sagen mag, tut!«

Außerdem ist Christus unsere einzige Hoffnung. Alle Aussichten für 
die Zukunft hängen von ihm ab. Preis sei seinem heiligen Namen! 
Ihm ist keiner gleich! Welch ein unendlich finsterer Abgrund von 
Jammer und Leid wäre das Leben, wenn er von uns gegangen wäre 
und wir ihm nicht vertrauen könnten! Bei seiner ganzen Herrlich-
keit, bei allem, was wir ihm schuldig sind und von ihm erwarten, be
schwöre ich euch, liebe Freunde: »Was irgend er euch sagen mag, tut!«

Unser Herr ist weise und sehr wohl fähig, uns zu leiten. Wer 
anders als er hätte den Leuten bei jener Hochzeitsfeier aus ihrer 
Not helfen können, als es an Wein gebrach? Er wusste einen Aus-
weg aus ihrer Not, womit zugleich seine Herrlichkeit geoffenbart, 
seine Jünger zum Glauben an ihn gebracht und seine ganze Umge-
bung glücklich und zufrieden gemacht wurde. Aber hätte er diesen 
Ausweg nicht gezeigt, hätte niemand ihn zeigen können. Lasst uns 
ihm darum gehorchen, denn seine Befehle sind weise. Er hat nie 
einen Irrtum begangen und wird nie einen begehen. Befehlen wir 
unseren Lebensweg seiner Obhut und Gnade an und tun wir, was 
er uns sagt!

Und dann, Geliebte, hat Christus bis jetzt immer noch unseren 
Gehorsam belohnt. Warst du je gehorsam und hast dann festge-
stellt, dass es ein Irrtum war? Manche von uns haben dann und 



41

wann recht schwierige Dinge tun müssen, die uns sehr gegen die 
Natur gegangen sind. Würden wir sie wieder tun? Natürlich wür-
den wir das, und wenn es uns zehnmal so viel kosten würde. Wer 
der Stimme des Gewissens und Jesu Geboten Gehör schenkte, hat 
das nie bereut, sollte er auch um Christi willen ins Gefängnis und in 
den Tod gehen müssen.

Du magst dieses und jenes um Christi willen verlieren – durch 
Christus aber wirst du nie etwas verlieren, und alles in allem gerech-
net wird dein scheinbarer Verlust dir nur zu größerem Gewinn die-
nen. Er hat dich nie betrogen und niemals irregeleitet. Der Gehor-
sam hat dir noch immer wirklichen sicheren Frieden gebracht. 
Darum: »Was irgend er euch sagen mag, tut!«

Außerdem ist Christus auch unser Herr, und wir müssen ihm schon 
deshalb gehorchen. Ich hoffe, es ist niemand unter uns, der ihn sei-
nen Herrn nennen möchte und nicht tun wollte, was er ihm sagt. 
Wir sprechen nicht von ihm, weil er einmal viel gegolten hat oder 
weil er von uns geschieden ist und sein Einfluss nun allmählich 
dahinschwindet, weil er in anderen Dimensionen lebt. Nein, er lebt 
noch, und wir haben Gemeinschaft mit ihm. Er ist unser Herr und 
Meister. Es war nicht nur Formsache, als wir getauft wurden, son-
dern wir sind tatsächlich der Welt gestorben und leben für ihn. Er 
soll unser Heerführer und König sein und unser Herz regieren. Er 
ist kein Tyrann, sondern er ist unser Bräutigam; und in dieser Eigen-
schaft ist er Herr und Herrscher über jeden Gedanken und jede 
Regung unserer Natur.

Herr Jesus, dein Joch ist sanft, und deine Last ist leicht. Es ist eine 
Freude und Erquickung, es zu tragen. Sich dem zu entziehen, würde 
Not bringen, und dies ist ein Grund, weshalb ich euch heute sagen 
möchte: »Was irgend er euch sagen mag, tut!« Denn wenn ihr es nicht 
tut, dann sagt ihr euch von ihm los, und was wollt ihr dann anfangen? 
Wohin wollt ihr gehen, wenn ihr euch von ihm wendet? Wollt ihr die 
Welt über euch regieren lassen? Oder wollt ihr Knechte der Gesell-



42

schaft werden? Es gibt keine ärmeren Sklaven als diese. Wollt ihr für 
den Mammon, die Ehre oder das sogenannte Vergnügen leben? Ach, 
dann könntet ihr ebenso gut zu den Ziegelöfen Ägyptens hinunter-
gehen. Zu wem können wir gehen? Herr Jesus, zu wem könnte ich 
gehen, wenn ich von dir fortginge? Du hast Worte ewigen Lebens. 
Schlinge ein weiteres Seil der Liebe um mich, ein weiteres Seil lieben-
den Zwanges, lass es mir nie in den Sinn kommen, dich zu verlassen! 
Lass mich der Welt gekreuzigt sein und die Welt mir!

Ist dies nicht die Bitte eures Herzens? Ach, könnten wir doch 
Christus ganz gehören, ganz und für immer! Ja, wir wollen dem 
Befehl Gehör schenken: »Was irgend er euch sagen mag, tut!« Ich 
habe euch ja den Grund angegeben, warum wir Christi Befehlen 
gehorchen sollen.

Was ist das Resultat des Gehorsams?

Angenommen, du tust, was Christus von dir verlangt, was dann? Ich 
will es dir sagen. Erstens bist du dann frei von Verantwortung. Der 
Diener, der getan hat, was ihm sein Herr befohlen hat, mag im Stil-
len fürchten, dass schlimme Folgen daraus entstehen. Aber er sagt 
sich: »Meine Schuld ist es nicht. Ich habe nur getan, was man mir 
befohlen hat.«

Liebe Freunde, wenn ihr darum die ganze Last des Lebens los-
werden wollt, so tut im Glauben, was der Herr Jesus euch befiehlt. 
Sollte es dann auch den Anschein haben, als stürze der Himmel ein, 
so geht euch das nichts an; ihr habt ihn nicht zu stützen. Ihr habt 
Gott nicht zu korrigieren.

Dabei fällt mir ein, dass John Wesley11 zu seinen Predigern sagte: 
»Ich verlange nicht, dass ihr die Regeln, die ich gemacht habe, kor-
rigiert, sondern ich verlange, dass ihr sie befolgt.«

11	 John Wesley (1703 – 1791), engl. Erweckungsprediger, Begründer des Methodismus.



43

Das mag uns von Wesley etwas zu viel verlangt erscheinen, von 
unserem Herrn und Heiland aber können wir uns so etwas gefallen 
lassen; er hat das Recht dazu. Er will nicht, dass wir an seinen Gebo-
ten herumflicken und nach den Folgen fragen. Nein, tut genau das, 
was er sagt, dann habt ihr nichts mit den Folgen zu tun. Ihr mögt 
sie zu tragen haben; aber er gibt euch dann Gnade, und es wird euch 
eine Freude sein, schlimme Folgen zu tragen, die entstanden sind, 
weil ihr eurem Herrn und Heiland gehorsam wart.

Dann werdet ihr auch Liebe zum Herrn haben. Ein ungehorsames 
Kind wird nicht gleich aus dem Haus gejagt, weil es Vater und Mut-
ter nicht gehorcht. Aber wenn es sich der Hausordnung nicht fügt, 
hat es keine guten Tage zu Hause und verdient sie auch nicht. Der 
Gutenachtkuss scheint beispielsweise lange nicht so zärtlich zu sein, 
wie es der Fall wäre, wenn der Ungehorsam nicht eine Schranke zwi-
schen Eltern und Kind aufgerichtet hätte. Und so geht es dem Kind 
Gottes auch, wenn es sich einen Ungehorsam gegen den Herrn 
und Heiland zuschulden kommen lässt. Denn seine Liebe ist so 
zart, dass man sich förmlich davon bedrückt fühlt, solange man im 
Ungehorsam bleibt. Ihr könnt Christus nicht zuwiderhandeln und 
doch Gemeinschaft mit ihm haben. Je mehr er euch seine Liebe füh-
len lässt, je inniger er sich mit euch verbinden möchte, umso grö-
ßer kommt euch die Kluft vor, die euch von ihm scheidet, wenn ihr 
gegen ihn ungehorsam seid.

Außerdem könnt ihr euren Glauben nicht anders betätigen als 
dadurch, dass ihr tut, was er euch befiehlt. Der Glaube, der nur in 
Worten besteht, in diesem oder jenem Bekenntnis, oder den ihr nur 
aus eurem Gebetsbüchlein herauslest, nutzt nicht viel. Wer Glau-
ben hat, der tut, was ihm der Herr zu tun befiehlt  –  und tut es 
mit Freuden. Er scheut keine Gefahr, und anstatt sich ängstlich ans 
Ufer zu klammern, fährt er freudig hinaus auf die offene See. Er 
opfert mit Freuden das Leben, wenn der Herr Jesus es verlangt, weil 



44

er sich nicht mit einem Glauben begnügt, der keine Frucht trägt. 
Die Frucht des Glaubens aber ist Gehorsam gegen den, an den man 
glaubt.

Ich bin überzeugt: Wenn wir Christus gehorchen, lernen wir mit 
der Zeit, andere zu führen. Wellington12 pflegte zu sagen, dass nie-
mand tauglich sei, das Kommando zu führen, es sei denn, er habe 
zuvor gehorchen gelernt. Und ich stimme ihm völlig bei. Wir wer-
den nie ein Geschlecht von tüchtigen Menschen heranziehen, wenn 
wir nicht darauf bestehen, dass die Kinder ihren Eltern gehorchen, 
und dies auch erreichen.

In der Gemeinde Gottes führt der Herr Jesus die Diener, die er 
als Führer benutzen möchte, durch die schwierigsten Proben. Ein 
Knecht Gottes lernt oft mehr auf dem Krankenlager als aus seinen 
Büchern im Studierzimmer. Wir müssen die Trübsalsschule durch-
laufen, ehe wir für andere Führer sein können.

Schließlich glaube ich: Gehorchenlernen ist eine der Vorbereitun-
gen für die Freude des Himmels. Bedenkt nur: Die Heiligen im 
Himmel kennen ja keinen anderen Willen als den Willen Gottes. 
Ihr Wille geht einzig und allein dahin, ihm zu dienen; darin finden 
sie ihre Freude. Wenn du und ich also nicht hier lernen, Gott gehor-
sam zu sein, diesen Gehorsam zu üben und in tausend Stücken zu 
betätigen, wie können wir dann hoffen, uns droben unter all denen 
glücklich zu fühlen, die mit solcher Freude gehorchen?

Lieber Zuhörer, wenn du Christus nicht vertraust und ihm 
gehorchst, wie kannst du dann überhaupt in den Himmel kom-
men? Du würdest dich dort nicht glücklich fühlen, sodass du Gott 
bätest, in der Hölle Zuflucht nehmen zu dürfen; denn nichts wäre 

12	 Arthur Wellesley, 1. Duke of Wellington (vermutl. 1769 – 1852), engl. General, unter dessen Führung die 
napoleonischen Truppen in der »Schlacht bei Waterloo« (18. Juni 1815) endgültig besiegt wurden.



45

dir schrecklicher, als mit lauter vollkommenen Leuten zusammen zu 
sein, die ihre Freude darin finden, Gott zu dienen.

Möge der Herr dich in die Stellung völligen Gehorsams dem 
Herrn Jesus gegenüber bringen!

Es ist nicht Maria, die heute Abend zu euch spricht, sondern 
die Gemeinde Gottes, die euch ermahnt: »Was irgend er euch sagen 
mag, tut!« Und wenn ihr es tut, dann wird der Herr das Wasser in 
Wein verwandeln. Er wird euch froher und glücklicher machen, als 
ihr es je werden könntet, wenn ihr ihm nicht gehorcht.

Gehorcht ihm, so wird er für euch sorgen. Gehorcht ihm, so wird 
er euch trösten. Gehorcht ihm, so wird er euch vollenden. 

Der Herr gebe in seiner Gnade, dass wir den Willen unseres Hei-
landes erkennen, damit er dann in uns das Wollen und das Voll
bringen nach seinem Wohlgefallen bewirken kann!





47

Die Wasserkrüge  
zu Kana

»Jesus spricht zu ihnen: Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!  
Und sie füllten sie bis obenan«  

(Johannes 2,7).

Jesus Christus begann die Zeit der Gnade nicht mit einem Wun-
der der Rache wie Mose, der Wasser in Blut verwandelte, sondern 
mit einem Wunder der Freigebigkeit, indem er Wasser in Wein 
verwandelte. Er versorgt nicht nur mit dem Notwendigen, son-
dern er gibt auch darüber hinaus Annehmlichkeiten; und dies ist 
typisch für das Reich seiner Gnade. Hier gibt er nicht nur den Sün-
dern genug, um sie zu erretten, sondern er gibt reichlich, Gnade 
um Gnade. Seine Gaben sind nicht klein und kümmerlich; sie sind 
nicht gering – weder an Quantität noch an Qualität. Er gibt den 
Menschen nicht nur das Wasser des Lebens, damit sie trinken und 
sich erquicken, sondern Wein, damit sie sich recht erfreuen. Er gibt 
wie ein König, der reichlich gibt, ohne die Becher und Flaschen zu 
zählen.

Lasst uns an die Barmherzigkeit unseres Herrn denken, und lasst 
den Wein dastehen als ein Sinnbild seiner Gnade und die Menge 
Wein als ein Sinnbild der Fülle seiner Gnade, die er so reichlich 
gibt.



48

Beachtet, wie einfach und anspruchslos das Wunder war. Man hätte 
erwarten können, dass der große Herr über alles hier in menschlicher 
Gestalt erschienen wäre und seine Laufbahn damit begonnen hätte, 
dass er die Schriftgelehrten und Pharisäer, wenn nicht die Könige 
und Fürsten der Erde, eingeladen hätte. Sie hätten dann die Zei-
chen seines Standes und die Vollmacht seiner Sendung in Augen-
schein nehmen können. Er hätte sie alle zusammenrufen können, 
um ein Wunder vor ihren Augen zu tun – wie Mose und Aaron vor 
dem Pharao –, und damit hätte er sie von seinem Messiasamt über-
zeugen können. Aber er tut nichts dergleichen. Er geht zu einer ein-
fachen Hochzeit unter armen Leuten. Dort entfaltet er in der ein-
fachsten und natürlichsten Weise seine Herrlichkeit. Als das Wasser 
in Wein verwandelt werden soll, als er dies zum ersten seiner Wun-
der erwählt, ruft er nicht einmal den Speisemeister oder den Bräuti-
gam oder einige Gäste, um ihnen zu sagen: »Ihr seht klar, dass kein 
Wein mehr vorhanden ist. Nun, ich will euch ein großes Wunder zei-
gen und das Wasser in Wein verwandeln.« Nein, er tut es still mit 
den Dienern: Er sagt ihnen, dass sie die Wasserkrüge füllen sollen. Er 
gebraucht die Reinigungskrüge; er verlangt nicht neue Krüge, son-
dern benutzt die, welche vorhanden sind, ohne Aufsehen und Prunk. 
Er gebraucht nur Wasser, das sie im Überfluss hatten, und tut das 
Wunder in der natürlichen Weise. Das ist gerade die Weise Jesu.

Wäre es ein römisches Wunder13 gewesen, so würde es in einer 
sehr geheimnisvollen, theatralischen, sensationellen Weise getan 
worden sein; aber da es ein echtes Wunder war, so hält es sich so nah 
an den Lauf der Natur, wie das Übernatürliche es nur kann. Der 
Herr Jesus lässt nicht die Wasserkrüge leeren und füllt sie dann mit 
Wein, sondern er geht mit der Natur so weit, wie die Natur gehen 
will, und gebraucht Wasser, um daraus den Wein zu machen. Er 
folgt darin den Naturprozessen, die jeden Tag vorkommen.

Wenn Regen vom Himmel fällt und in die Erde an die Wurzeln 

13	 Im Zuge der Verehrung des römischen Kaisers Vespasian (9 – 79 n. Chr.), der wie ein Gott angebetet 
wurde, wurden ihm Wunder zugeschrieben, die den Wunderheilungen Jesu ähneln.



49

des Weinstocks einsickert und so die Trauben mit rotem Saft füllt, 
dann ist es ja Wasser, wodurch der Wein erzeugt wird. Es ist nur ein 
Unterschied in der Zeit, ob der Wein nun in der Traube oder ob er 
in den Wasserkrügen erzeugt wird.

Unser Herr ruft keine Fremden herbei, es zu tun, sondern die 
gewöhnlichen Diener sollen gewöhnliches Wasser bringen. Wäh-
rend sie das Wasser, oder was ihnen Wasser zu sein scheint, aus-
schöpfen, sollen die Diener feststellen, dass es in Wein verwandelt 
worden ist.

Nun, wann immer ihr auch versucht, dem Herrn Jesus Christus 
zu dienen, macht kein Aufsehen davon, weil er nie Aufsehen machte, 
wenn er etwas tat, selbst wenn er erstaunliche Wunder wirkte.

Wenn ihr etwas Gutes tun wollt, so geht hin und tut es auf 
schlichte Weise. Tut es einfachen Herzens und einfachen Sinnes. 
Gebt euch, wie ihr seid. Seid nicht affektiert in eurer Frömmigkeit, 
als wenn ihr auf Stelzen zum Himmel gehen wolltet. Wenn ihr ein 
großes Werk zu tun habt, so tut es mit jener echten Einfachheit, 
welche der Erhabenheit nahe verwandt ist; denn alles, was flim-
mernd und prahlerisch wirkt, ist im Grunde gemein und bettelhaft. 
Nur die einfache Natürlichkeit hat echte Schönheit in sich; und sol-
che Schönheit ist in diesem Wunder des Heilandes.

In der Regel gibt Christus, wenn er segnen möchte, einen Befehl. 
Dies ist eine Tatsache, welche euer Gedächtnis sofort bestätigen wird. 
Nicht immer ist es so, aber gewöhnlich geht ein Wort des Befehls 
einem Wort der Macht voraus. Er ist im Begriff, Wein zu machen, 
aber er spricht nicht: »Es werde Wein!«, sondern er beginnt mit einem 
an Menschen gerichteten Befehl: »Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!«

Da ist ein Blinder: Christus will ihm das Augenlicht geben. Er 
schmiert Brei auf seine Augen und spricht dann: »Geh hin, wasche 
dich in dem Teich Siloam.«14

14	 Johannes 9,7.



50

Dort ist ein Mann, dem der Arm an der Seite herabhängt, und 
Christus möchte ihn heilen und spricht: »Strecke deine Hand aus!«15

Ja, und dieser Grundsatz gilt sogar in Fällen, wo er ganz un
anwendbar zu sein scheint. So spricht er zu dem toten Kind: »Mäd-
chen, ich sage dir, stehe auf!«16 Und wenn es Lazarus ist, der schon 
stinkt, weil er seit vier Tagen begraben ist, so ruft er: »Lazarus, 
komm heraus!«17 Die Wohltaten des Evangeliums verbindet er mit 
einer Vorschrift des Evangeliums.

Wundert ihr euch, dass dieser Grundsatz in den Wundern sei-
ner göttlichen Gnade zu sehen ist? Hier ist ein Sünder, der gerettet 
werden soll. Was spricht Christus zu diesem Sünder? »Glaube an 
den Herrn Jesus Christus, und du wirst errettet werden!«18 Kann er 
von selbst glauben? Ist er nicht tot in Sünden? Brüder, werft keine 
solchen Fragen auf, sondern lernt, dass Christus den Menschen 
zu glauben befiehlt und dass er seine Jünger beauftragt zu rufen: 
»Tut Buße, denn das Reich der Himmel ist nahe gekommen!«19 Er 
befiehlt uns, hinauszugehen und dieses Wort zu predigen: »Glaube 
an den Herrn Jesus, und du wirst errettet werden!« Es ist sein Wille, 
dass wir das tun sollen, und das sollte uns genügen, die wir uns seine 
Jünger nennen.

Es war ebenso in der alten Zeit, als Gott in einem Traum die 
Weise darstellte, in der er mit einem toten Volk handeln wollte. Dort 
lagen die verdorrten Gebeine, und Hesekiel wurde beauftragt, ihnen 
zu weissagen. Was sagte der Prophet? »Ihr verdorrten Gebeine, hört 
das Wort des Herrn!«20 Ist das eine Weise, sie lebendig zu machen? Ja, 
durch ein Gebot etwas anzuordnen, was verdorrte Gebeine nicht tun 
können. Er lässt sein Gebot an die Toten ausgehen, an die Verdorr-
ten, die Hilflosen, und durch die Macht des Befehls kommt Leben.

15	 Matthäus 12,13.
16	 Markus 5,41.
17	 Johannes 11,43.
18	 Vgl. Apostelgeschichte 16,31.
19	 Vgl. Matthäus 4,17.
20	 Hesekiel 37,4.



51

Ich bitte euch, seid dem Evangelium nicht ungehorsam, denn 
der Glaube ist eine Pflicht – sonst würden wir nicht von dem »Ge
horsam« des Glaubens lesen.21

Dasselbe gilt, wenn wir uns von den Unbekehrten zu den Gläu-
bigen wenden. Wenn Gott beabsichtigt, die Seinen zu segnen, sie 
für andere zum Segen zu setzen, dann erlässt er einen Befehl an 
sie. Wir haben zu dem Herrn gebetet, dass er aufstehen und sei-
nen Arm bewegen möchte. Seine Antwort ist: »Erwache, erwache; 
steh auf, Jerusalem!«22 Wir bitten, dass sich die Welt seinem Wil-
len unterwirft, und seine Erwiderung ist: »Mir ist alle Gewalt gege-
ben im Himmel und auf der Erde. Geht nun hin …«23 Das Gebot 
ist für ihn das Mittel zur Übertragung des Segens. Wenn wir den 
Segen haben wollen, dass Menschen zum Glauben kommen und 
Gemeinden gebaut werden, dann muss Christus uns dies sagen: 
»Geht hin in die ganze Welt und predigt der ganzen Schöpfung das 
Evangelium.«24 Wenn wir seinem Befehl gehorsam sind, werden wir 
sehen, wie er wirken wird – wie mächtig er mit uns sein wird und 
wie unsere Gebete erhört werden.

Dies ist der erste Grundsatz, den ich hier sehe: Christus erlässt 
Befehle an die, die er segnen will.

Zweitens: Christi Befehle sollen nicht infrage gestellt, sondern voll-
zogen werden.

Die Leute wollen Wein, und Christus sagt: »Füllt die Wasserkrüge 
mit Wasser!« Nun, wären diese Diener so gewesen wie die tadel
süchtigen Kritiker unserer Zeit, dann hätten sie den Herrn lange 
angesehen und den Einwurf erhoben: »Wir brauchen kein Wasser; 
es ist nicht das Fest der Reinigung, es ist ein Hochzeitsfest. Wir 
haben kein Wasser nötig bei einer Hochzeit. Wir werden Wasser 
brauchen, wenn wir zur Synagoge oder zum Tempel gehen, um 

21	 Vgl. Römer 1,5; 16,26.
22	 Jesaja 51,17.
23	 Matthäus 28,18.19.
24	 Markus 16,15.



52

der Sitte gemäß unsere Hände zu waschen. Die Stunde und die 
Situation erfordern Wein.«

Aber Marias Rat an sie war gut: »Was irgend er euch sagen mag, 
tut!« Lasst auch uns nicht zweifeln, sondern nach seinem Befehl tun.

Es mag manchmal scheinen, dass das Gebot Christi den Punkt, 
auf den es ankommt, nicht trifft. Der Sünder zum Beispiel sagt: 
»Herr, errette mich, überwinde die Sünde in mir!« Unser Herr ruft: 
»Glaube!«, und der Sünder kann nicht sehen, wie ihn der Glaube 
fähig machen wird, die Herrschaft über eine ihm anklebende Sünde 
zu erlangen. Auf den ersten Blick scheint da kein Zusammenhang 
zu sein zwischen dem einfachen Vertrauen auf den Heiland und 
dem Überwinden der Heftigkeit und dem Ablegen einer schlechten 
Gewohnheit wie Unmäßigkeit, Leidenschaft, Geiz oder Lügenhaftig-
keit. Es ist aber ein Zusammenhang da; denkt nur daran – ob ihr ihn 
sehen könnt oder nicht. Es ist nicht eure Sache, nach dem Warum zu 
fragen, sondern zu tun, was der Herr euch befiehlt. Denn auf dem 
Weg des Gebotes wird das Wunder der Barmherzigkeit gewirkt.

»Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!« – wenn es auch Wein ist, den 
du benötigst. Denn Christus sieht einen Zusammenhang zwischen 
dem Wasser und dem Wein, obwohl du ihn noch nicht siehst. Er 
hat einen Grund, weshalb er die Krüge mit Wasser füllen lässt; es ist 
nicht eure Sache, um eine Aufklärung zu bitten, sondern Gehorsam 
zu leisten.

Manchmal mögen diese Befehle sogar kleinlich erscheinen. Sie 
mögen aussehen, als ob er mit uns Spott triebe. Die Familie hatte 
Wein nötig, der Herr Jesus sagt: »Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!« 
Die Diener hätten sagen können: »Es ist ganz klar, dass er mit uns 
spielt. Wir täten besser daran, herumzugehen und die Freunde 
dieser armen Leute zu bitten, dass sie noch einen Schlauch Wein 
beisteuern. Es wäre besser, einen Laden aufzusuchen, in dem wir 
Wein kaufen können; aber uns zu dem Brunnen zu schicken, diese 
Wasserkrüge zu füllen, in die so viel Wasser hineingeht, das scheint 
uns ein durchaus kindisches Spiel zu sein.«



53

Ich weiß, Brüder, dass es manchmal so scheint, als werde der 
Pfad der Pflicht nicht zu dem erwünschten Resultat führen. Wir 
möchten gern etwas mehr tun. Dieses »etwas mehr« mag unrecht 
sein, aber es sieht aus, als wenn wir dadurch unseren Plan leichter 
und schneller ausführen könnten; und deshalb tragen wir Verlangen 
nach diesem unbefohlenen und vielleicht verbotenen Etwas.

Ich weiß, dass manches unruhige Gewissen meint, einfach an 
Jesus zu glauben sei etwas zu Geringes. Das betrügerische Herz gibt 
etwas ein, was wirksamer zu sein scheint. »Lege dir irgendeine Buße 
auf; fühle Bitterkeit; weine eine Menge von Tränen; quäle deine 
Seele oder brich dein Herz«, ruft das fleischliche Ich. Jesus gebietet 
einfach: »Glaube!«

Es scheint so geringfügig, als wenn es nicht sein könnte, dass 
das ewige Leben gegeben würde, sobald ihr euer Vertrauen auf den 
Herrn Jesus setzt. Aber dies ist der Grundsatz, den wir euch lehren 
möchten: Wenn Jesus Christus einen Segen geben will, dann erlässt 
er einen Befehl, der nicht infrage gestellt, sondern sofort vollzogen 
werden muss.

Der dritte Grundsatz ist: Wenn wir einen Befehl von Christus erhalten, 
so ist es immer weise, ihn sofort mit Eifer auszuführen. Er sprach: 
»Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!«, und sie füllten sie bis obenan.

Ihr wisst, es gibt eine Art, einen Wasserkrug zu füllen, und eine 
andere Art, es zu tun. Er ist voll, und ihr könnt ihn nicht aufhäufen; 
aber doch könnt ihr ihn füllen bis zum Überlaufen. Beim Erfüllen 
der Gebote Christi, meine lieben Brüder und Schwestern, lasst uns 
bis zum Äußersten gehen: Lasst sie uns bis obenan füllen! Wenn es 
das Gebot ist: »Glaube!«, so glaubt an ihn mit eurer ganzen Kraft, 
vertraut ihm von ganzem Herzen. Wenn es heißt: »Predigt das 
Evangelium!«, so predigt es zur Zeit und zur Unzeit und predigt 
das ganze Evangelium. Füllt es bis obenan. Gebt dem Volk nicht 
ein halbes Evangelium. Füllt die Gefäße bis obenan. Wenn ihr Buße 
tun sollt, so betet um eine herzliche und tiefe Buße – voll bis an den 



54

Rand. Wenn ihr glauben sollt, bittet um eine innige, unbedingte, 
kindliche Zuversicht, auf dass euer Glaube voll bis an den Rand 
sei. Wenn euch befohlen wird zu beten, so betet mächtig: Füllt das 
Gefäß des Gebets bis an den Rand. Wenn ihr in der Schrift suchen 
sollt, sucht sie von einem Ende bis zum andern durch: Füllt das 
Gefäß des Bibellesens bis obenan.

Christi Befehle sollten nie in halbherziger Weise ausgeführt wer-
den. Lasst uns unsere Seele in alles hineinwerfen, was er uns gebietet, 
selbst wenn wir noch nicht den Grund sehen können, warum er uns 
die Aufgabe gestellt hat. Christi Befehle sollten mit Hingabe und bis 
zum Äußersten vollzogen werden, wenn ein Äußerstes möglich ist.

Der vierte Grundsatz: Unsere Arbeit im Gehorsam gegen Christus 
ist dem Vertrauen auf ihn nicht entgegengesetzt, sondern sie ist die 
Voraussetzung für das Vertrauen.

Ich kenne einige Brüder, die sagen: »Ihr haltet Erweckungsver-
sammlungen und versucht, die Menschen durch ernste Mahnungen 
und Ansprachen zu erwecken. Seht ihr nicht, dass Gott sein Werk 
selbst tun will? Mit diesen Anstrengungen sucht ihr Gott das Werk 
aus den Händen zu nehmen. Der richtige Weg ist, ihm zu vertrauen 
und nichts zu tun.«

Nun gut, Bruder, du vertraust Jesus und tust nichts. Ich nehme 
mir die Freiheit, nicht so gewiss zu sein, dass du ihm vertraust, 
denn ich denke daran, wer du bist. Ich kenne dich als einen der 
unglücklichsten und verzagtesten Menschen. In neun von zehn 
Malen weißt du nicht einmal, ob du errettet bist oder nicht. Ich 
meine, du solltest kaum mit deinem Glauben prahlen. Wenn du 
einen solchen großen Glauben hättest, so würde dir nach deinem 
Glauben geschehen. Wie viele sind in diesem Jahr deiner Gemeinde 
hinzugefügt worden durch dein Nichtstun? Dieser deiner gesegneten 
Gemeinde, in der du diesen gesegneten Glauben ohne Werke übst? 
Wie viele sind hineingebracht worden? »Nun, wir haben nicht viele, 
die hinzugetan worden sind.«



55

Wenn du die Ausbreitung des Reiches Christi durch Untätigkeit 
fördern willst, so glaube ich nicht, dass du den Weg gehst, den Jesus 
Christus billigt.

Aber wir möchten dir sagen, dass wir, die wir von ganzem Her-
zen und von ganzer Seele für unseren Herrn arbeiten, jedes mögli-
che Mittel einsetzen, um die Menschen dahin zu bringen, dass sie das 
Evangelium hören. Wir wissen natürlich genauso gut wie du, dass wir 
in eigener Kraft nichts in der Sache tun können; wir brauchen den 
Heiligen Geist. Wir vertrauen auf Gott ebenso, wie du es tust, weil 
unser Glaube ein wenig mehr Resultate hervorgebracht hat als dein 
Glaube. Es würde mich nicht wundem, wenn sich herausstellt, dass 
dein Glaube ohne Werke tot ist und dass unser Glaube, der Werke 
mit sich bringt, im Grunde doch lebendiger Glaube gewesen ist.

Ich möchte diesen Fall so darstellen: Jesus Christus spricht: »Füllt 
die Wasserkrüge mit Wasser!« Der orthodoxe Diener spricht: »Mein 
Herr, ich glaube völlig, dass du ohne irgendwelches Wasser Wein 
für diese Leute machen kannst, und mit deiner Erlaubnis will ich 
kein Wasser bringen. Ich will nicht in das Werk Gottes eingreifen. 
Ich bin ganz gewiss, dass du unserer Hilfe nicht bedarfst. Du kannst 
machen, dass diese Wasserkrüge voll Wein sind, auch ohne dass 
wir einen einzigen Eimer Wasser bringen; und deshalb wollen wir 
dich nicht dieser Ehre berauben. Wir wollen zurückstehen und auf 
dich warten. Wenn der Wein gemacht ist, wollen wir davon trinken 
und deinen Namen preisen. Aber bis dahin bitten wir dich, uns zu 
entschuldigen, denn die Eimer sind schwer zu tragen, und es gehört 
eine ganze Menge Wasser dazu, um alle diese Krüge zu füllen. Es 
würde bedeuten, sich in das göttliche Werk hineinzumischen, und 
deshalb wollen wir es uns lieber bequem machen.«

Meint ihr nicht, dass diese Diener mit solcher Rede unter Beweis 
stellen, dass sie gar keinen Glauben an Jesus haben? Aber seht auf 
den Diener dort, der sofort an die Arbeit geht, nachdem er den 
Befehl Jesu gehört hat. Er spricht: »Ich weiß nicht, was er im Sinn 
hat. Ich sehe keinen Zusammenhang zwischen dem Wasser und 



56

dem Versorgen des Festes mit Wein, aber ich gehe sofort zum Brun-
nen. Hier, reich mir ein paar Eimer! Komm mit, Bruder, hilf die 
Krüge füllen!« Da gehen sie hin und kehren bald fröhlich mit Was-
ser zurück und gießen es in die Krüge, bis sie ganz voll sind.

Diese scheinen mir die gläubigen Diener zu sein, die dem Gebot 
gehorchen, ohne es zu verstehen, jedoch in der Erwartung, dass der 
Herr Jesus auf seine Art das Wunder wirken wird. Durch unsere 
ernsten Bemühungen lähmen wir seine Sache nicht, liebe Freunde, 
weit entfernt! Wir beweisen unseren Glauben an ihn, wenn wir für 
ihn arbeiten, wie er uns zu arbeiten befiehlt.

Der fünfte Grundsatz, auf den ich Nachdruck legen möchte: Unser 
Tun allein genügt nicht.

Das wissen wir, aber ich möchte euch wieder daran erinnern. 
Dort sind diese Wasserkrüge, sie sind voll und können nicht voller 
sein. Ihr seht, bei dem Bemühen, sie zu füllen, läuft das Wasser hier 
und da über. Nun, all diese sechs großen Krüge sind voll Wasser. Ist 
nun deshalb mehr Wein da? Kein Tropfen. Es ist Wasser, was die 
Diener brachten, nichts als Wasser, und es bleibt Wasser.

Angenommen, sie hätten dieses Wasser zum Festmahl gebracht; 
ich fürchte, die Gäste würden kaltes Wasser nicht für das geeig-
nete Getränk auf einer Hochzeit gehalten haben. Sie hätten zu dem 
Speisemeister gesagt: »Du hast uns doch guten Wein gegeben, und 
jetzt kommst du mit Wasser. Das ist ein armseliger Abschluss für das 
Fest.« Ich bin gewiss, das wäre nicht gegangen. Und dennoch war es 
Wasser, verlasst euch darauf, nichts als Wasser, als die Diener es in 
die Krüge gossen.

Ebenso ist nach allem, was Sünder tun können, und nach allem, 
was Heilige tun können, doch nichts in einer menschlichen Anstren-
gung, was eine Seele erretten kann, bis Christus das Wort der Macht 
spricht.

Wenn Paulus gepflanzt und Apollos begossen hat, so muss Gott 
das Gedeihen geben. Predigt das Evangelium, arbeitet an Seelen, 



57

überredet, bittet, ermahnt. Wenn der Herr Jesus nicht seine gött-
liche Macht zeigt, wird alles kraftlos sein. Seine Gegenwart ist unsere 
Macht. Gelobt sei sein Name! Er will kommen. Und wenn wir die 
Wasserkrüge mit Wasser füllen, so wird er es in Wein verwandeln. 
Er allein kann es tun, und die Diener, die am fröhlichsten die Was-
serkrüge füllen, sind unter den ersten, die bekennen, dass er allein es 
ist, der dieses Wunder vollbringen kann.

Nun der sechste und letzte Grundsatz: Obwohl das menschliche Tun 
an sich nicht das höchste Ziel erreichen kann, so hat es doch sei-
nen Platz, und Gott hat es durch seine Anordnungen notwendig 
gemacht.

Warum ließ unser Herr diese Krüge mit Wasser füllen? Ich sage 
nicht, dass es notwendig geschehen musste. Es war an sich nicht 
unbedingt notwendig. Aber damit das Wunder ganz offen und 
unverdeckt sei, war es notwendig. Angenommen, er hätte gesagt: 
»Geht zu jenen Wasserkrügen und schöpft Wein!«, so hätten die, wel-
che ihn belauerten, sagen können, es sei vorher Wein da gewesen, 
und es wäre kein Wunder geschehen. Als unser Herr sie mit Wasser 
füllen ließ, war kein Raum da, wo Wein hätte verborgen sein kön-
nen. Er handelte wie Elia: Als er beweisen wollte, dass kein verborge-
nes Feuer auf dem Altar zu Karmel war, ließ er sie ans Meer gehen, 
um Wasser zu holen und es auf den Altar und das Opfer zu gie-
ßen, bis die Gräben voll waren. Nachdem sie das dreimal getan hat-
ten, blieb keine Möglichkeit für einen Betrug übrig. So machte der 
Herr Jesus, als er die Diener die Krüge mit Wasser füllen ließ, es ganz 
unmöglich, ihn des Betruges anzuklagen. Und daran erkennen wir, 
weshalb es notwendig war, dass die Krüge mit Wasser gefüllt wurden.

Außerdem war es notwendig, weil es lehrreich für die Diener war. 
Der Speisemeister wusste nicht, woher der gute Wein kam, als er 
ihn kostete. Er konnte es nicht verstehen, und seine Äußerung zeigt 
Überraschung und Unwissenheit. Aber es steht geschrieben: »Die 
Diener aber, die das Wasser geschöpft hatten, wussten es.«



58

Nun, wenn Seelen in einer Gemeinde bekehrt werden, so ist es 
oft ähnlich bei gewissen Menschen, die gute Leute sind, aber nicht 
viel von Bekehrung der Sünder wissen. Sie fühlen keine Freude 
bei Erweckungen. Sie haben, wie der ältere Bruder, eher Argwohn 
gegen diese wilden Charaktere, die hereingebracht werden. Sie hal-
ten sich für sehr respektabel und wollen lieber nicht die niedrigsten 
Leute neben sich sitzen haben. Sie wissen wenig von dem, was vor-
geht. »Die Diener aber, die das Wasser geschöpft hatten, wussten 
es.« Die ernsten Gläubigen, die die Arbeit tun und sich bemühen, 
die Wasserkrüge zu füllen, wissen davon.

Jesus befahl, die Gefäße mit Wasser zu füllen, damit die, die das 
Wasser schöpften, wissen sollten, dass es sich um ein Wunder han-
delte.

Ich garantiere euch: Wenn ihr Seelen zu Christus bringt, so wer-
det ihr seine Macht erkennen. Ihr werdet hüpfen vor Freude, wenn 
ihr den Schrei der Buße hört, den hellen Freudenblick seht, der über 
des neugeborenen Gläubigen Antlitz zuckt, dessen Sünden hinweg-
gewaschen sind.

Wenn ihr Christi Kraft erfahren möchtet, so müsst ihr hingehen 
und nicht Wunder tun, sondern nur das Wasser schöpfen und die 
Wasserkrüge füllen. Tut die gewöhnlichen Pflichten – die, in denen 
an sich keine Macht ist, welche aber Jesus mit seinem göttlichen 
Wirken verbindet –, und es wird euch zur Belehrung und zu eurem 
Trost sein, dass ihr eine solche Arbeit zu tun hattet.

Lasst uns nun sehen, wie wir dieses göttliche Gebot ausführen 
sollen: »Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!« Nun, gebraucht in dem 
Dienst Christi die Fähigkeiten, die ihr habt.

Da standen die sechs Wasserkrüge, und Jesus setzte ein, was 
vorhanden war. Es war Wasser in dem Brunnen; unser Herr 
gebrauchte auch das. Er ist gewohnt, die Seinen und ihre Fähigkeiten 
zu benutzen.

Liebe Brüder und Schwestern, wenn ihr keine goldenen Kelche 



59

habt, so füllt eure irdenen. Wenn ihr nicht mit Elia Feuer vom Him-
mel bringen könnt und wenn ihr nicht mit den Aposteln Wunder 
wirken könnt, so tut, was ihr könnt. Wenn ihr kein Gold und Sil-
ber habt, so gebt dem Herrn das, was ihr habt. Bringt Wasser auf 
seinen Befehl hin, und es wird besser als Wein sein. Die gewöhn-
lichsten Gaben können dem Zweck Christi dienstbar gemacht wer-
den. Gerade wie er ein paar Brote und Fische nahm und die Menge 
damit speiste, so wird er eure sechs Wasserkrüge und das Wasser 
darin nehmen und es zu Wein machen.

Sie füllten das, was sie hatten, denn die Wasserkrüge waren leer.
Es sind vielleicht Brüder da, die versuchen, ihre Gaben und Fähig-

keiten durch Bibelstudium zu verbessern. Ich denke, ihr tut recht, 
meine Brüder. Aber ich höre einige Leute sagen: »Der Herr Jesus 
bedarf eurer Gelehrsamkeit nicht.« Nein, es ist sehr wahrscheinlich, 
dass es so ist – ebenso wenig, wie er das Wasser nötig hatte. Aber 
ebenso wenig bedarf er eurer Dummheit und eurer Unwissenheit. 
Er bedarf auch nicht eurer rohen und ungebildeten Sprechweise. Er 
suchte nicht nach leeren Krügen bei dieser Gelegenheit; er wollte sie 
voll haben – und die Diener taten recht, sie zu füllen. Unser Herr 
verlangt jetzt nicht leere Köpfe bei seinen Botschaftern, nicht leere 
Herzen; deshalb, meine Brüder, füllt eure Wasserkrüge mit Wasser. 
Arbeitet weiter und studiert weiter, lernt, so viel ihr könnt, und füllt 
die Wasserkrüge mit Wasser.

»Oh«, wird jemand sagen, »aber wie sollen solche Studien zur 
Bekehrung der Menschen führen? Bekehrung ist wie Wein, und 
alles, was diese jungen Leute lernen werden, wird wie Wasser sein.«

Du hast recht. Aber doch empfehle ich jedem, der die Bibel 
studiert, die Krüge mit Wasser zu füllen; und erwarte, dass der Herr 
Jesus das Wasser in Wein verwandelt. Er kann die menschlichen 
Kenntnisse heiligen, sodass sie bei der Verkündigung der Erkenntnis 
Jesu Christi nützlich werden. Ich hoffe, die Zeit ist vorüber, wo 
man davon träumt, dass Unwissenheit und Grobheit nützlich für 
das Reich Gottes sind. Der große Lehrer will, dass die Seinen alles 



60

wissen, was sie wissen können, aber besonders ihn selbst und die 
Schrift studieren, damit sie ihn und sein Evangelium verkündigen 
können. »Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!«

Lasst uns weiter die von Gott verordneten Mittel des Segens betrach-
ten. Was sind sie?

Zunächst das Lesen der Schrift. Suchet in der Schrift. Forscht 
darin, so gut ihr könnt. Versucht, sie zu verstehen. »Aber wenn ich 
die Bibel kenne, werde ich deshalb errettet werden?« Nein, du musst 
Christus selbst durch den Geist kennen. Doch »füllt die Wasserkrüge 
mit Wasser«!

Während ihr in der Schrift forscht, könnt ihr erwarten, dass der 
Heiland sein eigenes Wort segnen und das Wasser in Wein ver
wandeln wird. Außerdem sind die Gottesdienste und die Evan
gelisationen da. Tragt Sorge, diesen Krug mit Wasser zu füllen.

»Aber ich kann Tausende von Predigten hören und nicht erret-
tet werden.« Ich weiß, dass es so ist, aber eure Sache ist, diesen Krug 
mit Wasser zu füllen. Während ihr das Evangelium hört, wird Gott 
es segnen, denn der Glaube kommt aus der Predigt, die Predigt aber 
aus dem Wort Gottes.

Achtet darauf, dass ihr die von Gott verordneten Mittel gebraucht. 
Weil unser Herr Jesus gesagt hat, dass die Menschen durch die Pre-
digt des Wortes errettet werden, bete ich, dass er Prediger erwecke, 
die ohne Unterlass predigen, zur Zeit und zur Unzeit, in Häusern 
und auf der Straße.

»Aber sie werden durch unser Predigen nicht errettet werden.« 
Das weiß ich. Predigen ist das Wasser: Während wir predigen, wird 
Gott es segnen und das Wasser in Wein verwandeln.

Lasst uns christliche Bücher und Traktate verbreiten.
»Oh, aber die Leute werden nicht durch das Lesen dieser 

Schriften errettet werden.« Sehr wahrscheinlich nicht, aber während 
des Lesens kann Gott ihnen seine Wahrheit in Erinnerung bringen 
und ihre Herzen anrühren. »Füllt die Wasserkrüge mit Wasser!« 



61

Verschenkt reichlich Traktate. Verteilt christliche Schriften, überall. 
Füllt die Krüge, und der Herr wird das Wasser in Wein verwandeln.

Denkt auch an die Gebetsstunden; füllt diesen Krug mit Wasser. 
Ich habe nicht über euren Besuch der Gebetsstunde zu klagen, aber 
haltet damit an, liebe Brüder! Ihr könnt beten. Gelobt sei sein Name, 
ihr habt den Geist des Gebets. Betet weiter! »Füllt die Wasserkrüge 
mit Wasser!«, und in Erhörung des Gebets wird Jesus es in Wein 
verwandeln.

Sonntagschullehrer, arbeitet mit all eurer Kraft in der Sonntag-
schule.

»Aber es wird die Kinder nicht erretten, wenn wir sie bloß 
zusammenbringen und ihnen von Jesus erzählen. Wir können ihnen 
kein neues Herz geben.« Wer sagt denn, dass ihr das könnt? »Füllt 
die Wasserkrüge mit Wasser!« Jesus Christus versteht es in Wein zu 
verwandeln. Und er unterlässt nicht, es zu tun, wenn wir seinen Ge
boten gehorsam sind.

Gebraucht alle Mittel, aber tragt Sorge, dass ihr diese Mittel mit 
ganzer Seele einsetzt.

Ich komme auf den Teil meines Textes zurück: »Und sie füllten sie 
bis obenan.« Wenn ihr die Kinder in der Sonntagschule lehrt, lehrt 
sie gut. Füllt sie bis obenan.

Wenn du predigst, lieber Mann, so predige nicht, als wenn du 
nur halb wach wärst; rühre dich. Wenn du versuchst, die Menge zu 
evangelisieren, so tue es nicht auf halbherzige Weise, als wenn es dir 
einerlei wäre, ob ihre Seelen errettet würden oder nicht; fülle sie bis 
obenan. Predige das Evangelium mit aller Kraft, bitte um Kraft aus 
der Höhe. Fülle jedes Gefäß bis an den Rand. Was wert ist, über-
haupt getan zu werden, ist wert, gut getan zu werden. Niemand hat 
Christus jemals zu gut gedient.

Ich habe gehört, dass bei einem Dienst zu viel Eifer sein kann, 
aber im Dienst Christi mögt ihr so viel Eifer haben, wie ihr wollt, 
ohne dass ihr das Maß überschreitet. Strebt danach, Gutes von 



62

ganzem Herzen und von ganzer Seele und mit ganzer Kraft zu  
tun.

Aber erinnert euch auch an Folgendes: Wenn ihr alles getan habt, 
was ihr könnt, wird doch ein großer Mangel in all dem zu sehen 
sein, was ihr getan habt. Es ist gut, vom Traktateverteilen, Sonntag-
schullehren, Predigen heimzugehen, auf die Knie zu fallen und zu 
rufen: »Herr, ich habe alles getan, was du mir befohlen hast, und 
doch ist nichts getan, wenn du nicht die Hand daran legst. Herr, 
ich habe die Wasserkrüge gefüllt, und obwohl ich sie nur mit Was-
ser füllen konnte, so habe ich sie doch bis obenan gefüllt. Herr, nach 
meinem besten Vermögen habe ich versucht, Menschen für dich zu 
gewinnen. Es kann keine Seele errettet, kein Kind bekehrt und dei-
nem Namen keine Ehre gebracht werden durch das, was ich getan 
habe. Aber, mein Meister, sprich das Wunder wirkende Wort, dass 
das Wasser, welches die Gefäße füllt, zu Wein werde. Du kannst das 
tun, was ich nicht kann.«

Dieser Gedanke führt mich zu der letzten Anwendung des Grund-
satzes: »Vertraut eurem Herrn, dass er das Werk tun wird.« Ihr 
seht, es gibt zwei Arten, Wasserkrüge zu füllen. Angenommen, 
diesen Leuten wäre nie befohlen worden, die Wasserkrüge zu fül-
len, und ihr Tun hätte gar keinen Bezug auf Christus gehabt. 
Angenommen, es wäre ihr eigener Einfall gewesen, und sie hätten 
gesagt: »Diese Leute haben keinen Wein mehr. Aber sie sollen ein 
Bad haben, wenn sie wollen, deshalb füllen wir die sechs Gefäße 
mit Wasser.«

Solches Tun würde zu nichts geführt haben. Das Wasser hätte 
gestanden und ihre Gesichter auf seiner glänzenden Fläche wider-
gespiegelt, aber weiter wäre nichts geschehen. Jesus Christus muss 
kommen und in seiner Kraft das Wunder wirken. Weil er den Die-
nern befohlen hatte, die Krüge mit Wasser zu füllen, deshalb war er 
verpflichtet – wenn ich einen solchen Ausdruck von unserem Herrn 
gebrauchen darf –, es in Wein zu verwandeln, denn sonst hätte er 



63

sie zum Besten gehalten, und sie hätten sich umwenden und sagen 
können: »Warum gabst du uns einen solchen Befehl?«

Wenn der Herr Jesus nicht durch uns wirkt, nachdem wir die 
Krüge mit Wasser gefüllt haben, so haben wir getan, was er uns 
befohlen hat, aber die Welt würde sogleich behaupten, dass Christi 
Gebote leer, fruchtlos und umsonst seien. Man würde erklären, 
dass der Gehorsam gegen sein Wort kein Resultat ergibt. Die Welt 
würde sagen: »Ihr habt die Wasserkrüge mit Wasser gefüllt, weil er 
es euch befahl. Ihr habt erwartet, dass er das Wasser in Wein ver-
wandeln werde, aber er tat es nicht. Euer Glaube ist eitel; euer 
ganzer Gehorsam ist umsonst. Er ist kein Herr, dem man dienen 
sollte.«

Wir würden verlieren, aber er noch mehr, denn er würde seine 
Ehre verlieren. Ich für meinen Teil glaube nicht, dass ein gutes Wort 
für Christus jemals vergeblich gesprochen wird. Ich bin gewiss, dass 
keine Predigt, in der Christus verkündigt wird, ohne Resultat blei-
ben wird. Etwas wird daraus entspringen, wenn auch nicht heute 
oder morgen, aber etwas wird dennoch daraus entspringen.

Wenn ich eine Predigt drucken ließ, so habe ich kurz danach oft 
die Freude gehabt, von Menschen zu hören, dass diese Blätter das 
Mittel zu ihrer Errettung gewesen sind. Wenn ich eine Predigt nicht 
gedruckt, sondern nur gehalten habe, so habe ich doch gedacht, 
etwas werde danach kommen. Ich predigte Christus. Ich legte seine 
errettende Wahrheit den Menschen vor, und dieser Same kann nicht 
sterben. Ich habe erst vor Kurzem von einem Menschen gehört, der 
durch eine Predigt zu Christus geführt wurde, die ich vor 25 Jahren 
gehalten hatte. Ich höre fast jede Woche von Menschen, die zu 
Christus gebracht worden sind durch Predigten, die in Park Street, 
in Exeter Hall und in Surrey Gardens gehalten wurden, und daran 
erkenne ich, dass Gott nicht ein einziges treues Zeugnis zu Boden 
fallen lassen wird.

Fahrt fort, Brüder, fahrt fort, die Krüge mit Wasser zu füllen. 
Glaubt nicht, dass ihr zu viel tut, wenn ihr euer Äußerstes getan 



64

habt. Beginnt nicht, euch zu eurem bisherigen Erfolg Glück zu 
wünschen.

Alles muss von Christus kommen, und es wird von Christus 
kommen. Geht nicht zur Gebetsstunde und sprecht: »Paulus mag 
pflanzen, Apollos mag begießen, aber …« So lautet die Stelle nicht. 
Sie sagt gerade das Gegenteil und lautet so: »Ich habe gepflanzt, 
Apollos hat begossen, Gott aber hat das Wachstum gegeben.«25 Das 
Wachstum wird sicherlich von Gott gegeben, wo das Pflanzen und 
Begießen in rechter Weise geschieht. Die Diener füllten die Wasser-
krüge, der Meister verwandelte das Wasser in Wein.

Der Herr gebe uns Gnade, seinem Gebot gehorsam zu sein, 
besonders dem Gebot: »Glaube und lebe!« Mögen wir droben bei 
seinem Hochzeitsfest ihn sehen und von Ewigkeit zu Ewigkeit von 
dem neuen Wein mit ihm trinken!

25	 1. Korinther 3,6.



65

Dankbarkeit

»Einer aber von ihnen, als er sah, dass er geheilt war,  
kehrte zurück und verherrlichte Gott mit lauter Stimme;  

und er fiel aufs Angesicht zu seinen Füßen und dankte ihm;  
und er war ein Samariter. Jesus aber antwortete und sprach:  

Sind nicht die zehn gereinigt geworden? Wo sind aber die neun? 
Sind keine gefunden worden, die zurückkehrten, um Gott Ehre  

zu geben, außer diesem Fremden? Und er sprach zu ihm:  
Steh auf und geh hin; dein Glaube hat dich gerettet«  

(Lukas 17,15-19).

Ihr kennt die Beschreibung des Aussatzes, dieser schrecklichen 
Krankheit, die den Menschen bedroht. Wir sollten dankbar dafür 
sein, dass diese entsetzliche Krankheit in unserem Land kaum 
mehr als dem Namen nach bekannt ist. Ihr habt auch gehört, dass 
diese Krankheit ein lehrreiches Beispiel von dem ist, was die Sünde 
für den Menschen ist, wie sie verunreinigt und zerstört. Ich brau-
che sicher nicht näher auf diesen betrüblichen Gegenstand ein
zugehen.

Welch ein Anblick für den Heiland  –  zehn Aussätzige! Welch 
eine Anhäufung von Schmerzen! So etwas sieht der Herr jeden Tag 
in dieser sündenbefleckten Welt! Nicht nur zehn sind Sünder, nicht 
nur zehn Millionen sind in dieser Welt zu finden, sondern es gibt 
auf dieser Erde Milliarden sündenkranker Seelen. Welch eine Herab
lassung, dass der Sohn Gottes eine solche Welt betrat!



66

Und nun beachtet bitte die triumphierende Gnade des Herrn 
Jesus gegenüber diesen zehn Aussätzigen. Ein normaler Mensch 
hätte sein Glück gemacht, es würde ihm lebenslänglichen Ruhm 
eingebracht haben, wenn er auch nur einen Aussätzigen hätte heilen 
können. Unser Herr aber heilte zehn Aussätzige auf einmal.

Niemand von uns kann die Freude nachempfinden, die diese 
Aussätzigen empfanden, als sie entdeckten, dass sie geheilt waren. Es 
mag ihnen wie eine neue Geburt vorgekommen sein. Es wäre nicht 
zu verwundern gewesen, wenn alle zurückgeeilt und Jesus zu Füßen 
gefallen wären, um ihre Stimmen zu einem zehnstimmigen Loblied 
zu erheben.

Das Traurige bei dem Ganzen ist, dass neun Aussätzige, obwohl 
geheilt, kalt und gleichgültig gegen ihren Retter ihren Weg zu den 
Priestern fortsetzten. Wir lesen nirgends von ihrer Rückkehr, sie ver-
schwinden vielmehr ganz aus der Geschichte. Sie haben einen Segen 
erlangt, gehen ihres Weges – und damit ist ihre Geschichte zu Ende.

Nur einer von ihnen, ein Samariter, kehrte zurück, um seinen 
Dank auszusprechen. Das Elend hat merkwürdige Schlafgenossen; 
die neun Aussätzigen aus dem Volk Israel hatten Gemeinschaft mit 
einem ausgestoßenen Samariter, und er – es ist auffallend – war der 
Einzige, der, von einem plötzlichen Gefühl der Dankbarkeit ergrif-
fen, zu seinem Wohltäter zurückkehrte, zu seinen Füßen niederfiel, 
um Gott zu preisen.

Wenn jemand auch die ganze Welt durchsuchte – unter allen aus-
erlesenen Kostbarkeiten wird er nur selten die Dankbarkeit finden. 
Sie sollte ja so allgemein sein wie die Tautropfen, die am Morgen auf 
der Decke perlen, aber sie ist leider oft überhaupt nicht vorhanden. 
Dankbarkeit gegen Christus war zur Zeit seines Erdenwandels sel-
ten genug. Von sieben Tagen ist nur einer besonders zur Anbetung 
Gottes bestimmt, aber von zehn Aussätzigen war nur einer dazu 
bereit! Der Gegenstand unserer Betrachtung ist Dankbarkeit gegen 
den Herrn Jesus.



67

Die Seltenheit der Dankbarkeit

Es gibt mehr Menschen, die Wohltaten empfangen, als solche, die 
dafür danken. Zehn sind geheilt, aber nur einer pries Gott. Zehn 
sind vom Aussatz geheilt, und – merkt es euch – nur einer kniet zu 
Jesu Füßen nieder und dankt ihm dafür!

Wenn nach einer so unaussprechlichen Segnung, die ja einem 
Stummen die Zunge zum Lobe Gottes hätte lösen müssen, die 
Menschen nur im Verhältnis von eins zu zehn Gott danken, was 
sollen wir dann im Blick auf die allgemeinen göttlichen Wohlta-
ten sagen? Ist doch jede derselben von unschätzbarem Wert. Leben, 
Gesundheit, Augenlicht und Gehör, die Liebe der Unsrigen, Freun-
desliebe – nun, damit will ich den Katalog von Segnungen abbre-
chen, die wir jeden Tag empfangen. Und trotzdem ist unter zehn 
nur einer, der Gott für die Gabe der Heilung dankt?

Ein gleichgültiges »Gott sei Dank!« ist gewöhnlich alles. Und 
mögen auch viele von uns für diese Segnungen danken – was für 
ein armseliges Danken ist es! Wir danken dem Herrn nicht, wie es 
sich geziemt, mit ganzem Herzen. Wir erhalten einen Kontinent an 
Wohltaten, aber geben als Dank nur ein Inselchen dafür. Gott über-
schüttet uns jeden Morgen und Abend neu mit Segnungen; seine 
Treue ist groß. Wir aber lassen Jahre vorbeigehen und halten nur sel-
ten einen Danktag. Es ist betrübend zu sehen, wie dem Allgütigen 
gegenüber der Mensch so voller Undankbarkeit ist. Das Geschlecht, 
das Wohltaten empfängt, mag sagen: »Mein Name ist Legion.« Hin-
gegen die Zahl derer, die Gott danken, ist so gering, dass ein Kind 
ihre Namen aufschreiben könnte.

Es gibt aber noch etwas sehr Merkwürdiges: Die Zahl derer, die bit-
ten, ist größer als die Zahl derer, die danken. Alle zehn Aussätzigen 
hatten gebetet. Wie schwach und heiser auch ihre Stimmen durch 
die Krankheit geworden sein mochten, sie erhoben doch gemeinsam 
ihre Stimme zu dem Ruf: »Jesus, Meister, erbarme dich unser!« Als 



68

es aber zu dem »Te Deum«26, zum Loben und Preisen Gottes, kam, 
stimmte nur einer die Melodie an.

Man sollte denken, dass alle, die beten, auch danken würden. 
Das ist aber nicht der Fall. Viele unserer Mitbürger beten, wenn sie 
krank oder dem Tod nahe sind. Aber wenn sie gesund geworden 
sind, erkrankt ihr Danken zum Tode. Ach, wie traurig, dass es mehr 
Bitten als Danken gibt! Ich möchte euch, die ihr dem Volk Gottes 
angehört, diese Tatsache in einer anderen Form darlegen: Die meis-
ten von uns beten mehr, als sie danken.

Ich fürchte, ihr betet schon wenig genug, aber wie ist es mit dem 
Danken? Am Familienaltar bitten wir immer, aber wir danken nur 
so wenig. In unserem Kämmerlein beten wir oft, aber danken wir 
auch häufig? Beten ist als Dienst bei Weitem nicht so wertvoll wie 
Danken. Bitten ist für die Zeit, Lob und Dank für die Ewigkeit. 
Deswegen sollte das Danken den ersten Platz einnehmen. Lasst uns 
den Gottesdienst üben, mit welchem sich die Himmelsbewohner 
beschäftigen. Bitten ist für einen Bettler. Ich denke aber, der ist ein 
armseliger Bettler, der nicht dankt, wenn er eine Gabe empfängt. 
Dem Bitten sollte auf dem Fuß das Danken folgen.

Du wirst von Leiden heimgesucht, durch Geldverluste, durch 
Armut, durch Krankheit eines Kindes oder durch Leiden irgendwel-
cher Art. Du beginnst zu beten, und ferne sei es von mir, dich des-
halb zu tadeln. Aber sollte es nur beim Beten bleiben? Sollte es nicht 
auch etwas geben, wofür du zu loben und zu danken hast? Kommt, 
und lasst uns das vor unserem Herrn bekennen, wenn wir einsehen, 
dass wir viel mehr Bitten zum Gnadenthron emporsteigen lassen als 
Lob und Dankopfer!

Weiter möchte ich bemerken, dass der Mensch viel leichter dem 
Herrn Jesus äußerlich gehorsam als ihm dankbar ist. Als Jesus sagte: 

26	 Te Deum (von lat. Te deum laudamus, dt. »Dich, Gott, loben wir«): Anfang eines feierlichen, 
lateinischen Lob-, Dank- und Bittgesangs der christlichen Kirche, welcher wahrscheinlich im 
4. Jahrhundert entstand.



69

»Geht hin und zeigt euch den Priestern«, taten sie es gleich, alle 
zehn; nicht einer blieb zurück. Aber nur einer kam zu Jesus zurück, 
um seinen Namen zu preisen.

So ist es heute auch noch: Ihr pflegt in die Versammlung zu 
gehen, ein gutes Buch zu lesen oder eine andere fromme Tat zu ver-
richten, aber ach, wie wenig wird Gott gepriesen, wie wenig werft 
ihr euch Jesus zu Füßen, wie selten ist das Bedürfnis, dass man ohne 
Ende dem Loblieder singen möchte, der so Großes an uns und für 
uns getan hat! Äußerliche Religionsübungen sind leicht und werden 
allgemein ausgeübt; dagegen ist das Ausschütten des Herzens voll 
dankbarer Liebe ein seltenes Vorkommnis. Neun loben äußerlich, 
während nur einer dem Herrn dankt!

Eine weitere Feststellung: Es gibt mehr Leute, die glauben, als sol-
che, die danken. Es glaubten doch alle zehn Männer, aber nur einer 
dankte dem Herrn. Ihr Glaube bezog sich auf den Aussatz, und in die-
ser Hinsicht geschah ihnen nach ihrem Glauben. Ihr Glaube, mochte 
er sich auch nur auf ihren Aussatz beziehen, war ein sehr wunderbarer 
Glaube. War es nicht merkwürdig, dass sie dem Herrn Jesus glaubten, 
obwohl er nicht sprach: »Seid gereinigt!«, sondern einfach sagte: »Geht 
hin und zeigt euch den Priestern«? Mit ausgetrockneter Haut gingen 
sie mutig ihres Weges in dem Vertrauen, dass Jesus beabsichtigte, sie 
zu segnen. Wirklich, ein so bewunderungswürdiger Glaube –  und 
doch ist keiner von den neun, der so glaubte, je zurückgekommen, 
um seinem Wohltäter für die erhaltene Wohltat zu danken.

Ich fürchte, es gibt viel Glauben, sogar größeren Glauben als den 
der Aussätzigen, der aber trotzdem nicht zu praktischer Dankbarkeit 
erblüht ist. Vielleicht blüht diese Blume zu einer späteren Jahreszeit, 
sie hat aber sicherlich nicht zur Frühlingszeit geblüht wie eine Pri-
mel und der Löwenzahn.

Ich strafe mich manchmal darüber, dass ich wohl wie Elia auf 
dem Berge Karmel mit Gott im Gebet gerungen, aber so wenig den 



70

Namen des Herrn verherrlicht habe, wie Maria es getan hat. Wir 
preisen den Herrn nicht im Verhältnis zu den empfangenen Wohlta-
ten. Die göttliche Schatzkammer würde überfließen, wenn die Dan-
kesgebühren ehrlicher entrichtet würden. Es wäre nicht notwen-
dig, für die Mission zu bitten und die Christen zur Selbstverleug-
nung anzutreiben, wenn es im Verhältnis zu unserem Glauben mehr 
Dank gäbe. Wir glauben für Zeit und Ewigkeit und verherrlichen 
doch nicht den Herrn, wie wir es auf dieser Erde und in dieser Zeit 
tun sollten. Ich habe das Vertrauen, dass der Glaube echt ist – es ist 
nicht meine Sache zu richten –, aber er ist mangelhaft in seinem 
Erfolg.

Der Glaube war bei diesen Aussätzigen echt, soweit er ihren Aus-
satz betraf. So gibt es auch unter uns solche, die Wohltaten von 
Christus empfangen, die auch hoffen, dass sie errettet sind, die ihm 
aber doch nicht danken. Sie bringen ihr Leben damit zu, ihre eigene 
Haut zu untersuchen, um zu sehen, ob sie wirklich geheilt sind.

Dieser Mann wusste, dass er geheilt war. Er war in Bezug auf die-
sen Punkt ohne Zweifel; und dann trieb ihn die Dankbarkeit dahin 
zurück, wo der stand, der sein wunderbarer Arzt gewesen war, um 
zu seinen Füßen niederzufallen und ihm mit lauter Stimme zu dan-
ken und Gott zu preisen. O dass doch alle meine ängstlichen, zwei-
felnden Zuhörer dasselbe täten!

Das Wesen wahrer Dankbarkeit

Die einfache Tat des einen Mannes in unserem Text mag das Wesen 
des Glaubens zeigen. Er zeigt sich nicht bei allen in gleicher Weise. 
Die Liebe zu Christus trägt, wie die blühenden Blumen, mannigfal-
tige Gestalt; nur künstliche Blumen sind sich ziemlich alle gleich. 
Lebendige Dankbarkeit ist persönliche Dankbarkeit. Dieser Mann 
war, solange er ein Aussätziger war, einer von zehn; als er aber 
zurückkehrte, um Gott zu danken, war er ganz allein.



71

Du kannst gemeinsam mit anderen sündigen und mit ihnen zur 
Hölle fahren; wenn du aber zu Jesus kommst, wirst du ganz allein 
kommen. Wenn du gerettet bist – wenn es dir auch eine Freude sein 
mag, in die Loblieder anderer einzustimmen – so wird es dir doch 
auch eine Freude sein, ein Solo der Dankbarkeit zu singen.

Dieser Mann verlässt die Gesellschaft der übrigen neun und 
kommt zu Jesus. Wenn Jesus dich errettet hat und es recht in dei-
nem Herzen steht, so wird es bei dir heißen: »Ich muss ihm danken; 
ich muss ihn lieb haben.« Du wirst dich weder durch die Gefühls-
kälte der neun alten Genossen noch durch die Gleichgültigkeit 
der Gemeinde zurückhalten lassen. Deine Liebe zum Herrn Jesus 
drängt dich zum Reden, wenn auch Himmel, Erde und Meer in 
Schweigen gehüllt sind.

Dein Herz ist so voll brennender, anbetender Liebe, dass es dir 
ist, als ob du der Einzige wärst, der den Herrn lieb hätte; deshalb 
musst du die himmlische Flamme der Liebe und Dankbarkeit näh-
ren. Es ist dir ein Bedürfnis, dem Verlangen deines Herzens nachzu-
geben und sein Sehnen auszusprechen. Das Feuer in dir muss zum 
Ausbruch kommen. Da wahres Loben und Danken etwas Persön-
liches ist, so lasst uns ein jeder auf seine Weise Gott preisen.

Eine weitere Besonderheit in der Dankbarkeit dieses Mannes ist 
seine Pünktlichkeit. Er muss sofort zurückgekommen sein, denn, 
wie ich denke, der Heiland hat sich nicht lange am Tor jenes Dor-
fes aufgehalten. Er war zu sehr beschäftigt, um lange an einem Fleck 
stehen zu bleiben; er ging umher, um wohlzutun. Dieser Mann kam 
alsbald zurück. Darum sollte jeder, der gerettet wird – je eher, desto 
besser – zurückkommen, um seinen Dank auszusprechen.

Man pflegt zwar zu sagen, die zweiten Gedanken seien die bes-
ten, aber das ist nicht der Fall, wenn das Herz voll Liebe zu Chris-
tus ist. Folge deinem ersten Gedanken, warte nicht auf den zwei-
ten, damit nicht der erste Drang zur Anbetung von einem zweiten 
Einfall verzehrt werde. Gehe sogleich hin und danke dem Herrn. 



72

Was für großartige Pläne hat mancher darüber entworfen, wie er 
in Zukunft seinem Gott dienen wollte – und wie gering sind die 
Resultate! Ach, es ist besser, heute nur einen Stein zu legen, als mit 
der Absicht umzugehen, in einem Jahr einen Palast zu bauen!

Lobe den Herrn jetzt, danke ihm jetzt für das Heil. Weshalb 
soll das Dankesopfer in Quarantäne liegen? Weshalb sollte es auch 
nur für eine Nacht wartend vor der Tür liegen? Weshalb sollte euer 
Dank der Aloe gleichen, die mehrere Jahre braucht, um zur Blüte 
zu kommen? Das Manna kam jeden Morgen frisch; so sollte sich 
auch euer Dank zeitig erheben. Wer sofort dankt, dankt doppelt; 
wer nicht sogleich dankt, wird es gar nicht tun. Der Dank dieses 
Mannes beweist auch seine geistliche Haltung. Wir erkennen das 
daran, dass er auf dem Weg zu den Priestern stehen blieb. Es war 
seine Pflicht, zu den Priestern zu gehen, es war ihm ja befohlen 
worden. Es gibt aber in allen Dingen eine gewisse Vorrangig-
keit; einige Pflichten sind größer als andere. Er mag bei sich selbst 
gedacht haben: Mir ist befohlen worden, zu den Priestern zu gehen. 
Ich bin aber geheilt, und dieser neue Umstand ändert die Rang
ordnung meiner Pflichten. Die erste ist, zurückzugehen und vor 
dem Volk Zeugnis abzulegen, indem ich Gott preise und zu Jesu 
Füßen niederfalle.

Es ist gut, das heilige Gesetz der Pflichteinteilung zu beachten. 
Der fleischliche Sinn hält sich zunächst an äußere Pflichten, weil 
das Fleischliche gegenüber dem Geistlichen die Oberhand hat. Die 
Liebe entdeckt aber bald, dass das Wesen kostbarer ist als der Schat-
ten, dass es eine höhere Pflicht ist, zu den Füßen des großen Hohen-
priesters niederzufallen, als zu dem geringeren Priester zu gehen. 
Der geheilte Aussätzige wandte sich also erst zu Jesus. Ihm stand die 
geistliche Pflicht höher als die Zeremonie. Er fühlte, dass es seine 
Hauptpflicht sei, persönlich die göttliche Person anzubeten, die ihn 
von seiner schrecklichen Krankheit geheilt hatte.

Lasst uns zuerst zum Herrn Jesus gehen. Lasst uns im Geist vor 
ihm niederfallen. Es ist selbstverständlich, dass ihr die Gottesdienste 



73

besucht und euch der Anbetung anschließt. Wer aber den Herrn 
lieb hat, der wird begehren, zu Jesus selbst zu kommen, um ihm zu 
sagen, wie lieb er ihn hat. Er wird sich sehnen, selbst etwas für ihn 
zu tun, etwas, wodurch er die Dankbarkeit seines Herzens bewei-
sen kann.

Wahre Dankbarkeit zeigt sich durch ihre Größe. Diese Größe zeigte 
sich bei dem Geheilten darin, dass er zurückkehrte und mit lauter 
Stimme Gott pries. Er hätte ja in ruhiger Weise Gott preisen kön-
nen, nicht wahr? Ja, wer aber soeben vom Aussatz geheilt, wem aufs 
Neue eine deutliche Stimme geschenkt worden ist, der kann nicht 
flüsternd seinen Dank aussprechen.

Brüder, ihr wisst, es würde euch unmöglich sein, kühl und 
gemessen zu sein, nachdem ihr das Heil erlangt habt. Dieser Mann 
pries Gott mit lauter Stimme. Tadelt es nicht, wenn Neubekehrte 
zuweilen sehr laut werden. Lasst sie! Es wird euch nicht schaden, 
wenn hier und da ein wenig laute Bewegung vorkommt. O dass der 
Herr die Gemeinde doch erwecken wollte, dass wir alle anfingen, 
mit unserer ganzen Seele Gott zu preisen! Wahre Dankbarkeit ist 
mit Demut verbunden. Dieser Mann fiel auf sein Angesicht, Jesu zu 
Füßen. »Ich bin nichts, Herr«, schien er zu sagen.

Es gibt keinen ehrenvolleren Platz als den zu Jesu Füßen. Ach, 
dort immer zu liegen, ihn völlig lieben zu dürfen, das eigene Ich ster-
ben zu lassen! Wahre Dankbarkeit liegt vor dem Herrn im Staube, 
zu den Füßen Jesu.

Diesem können wir noch die Anbetung des Geheilten hinzufügen. 
Er fiel zu Jesu Füßen nieder, pries Gott und dankte ihm. Lasst uns 
unseren Heiland anbeten. Andere mögen über Jesus denken, was sie 
wollen, wir aber wollen die Finger in seine Wundenmale legen und 
anbetend ausrufen: »Mein Herr und mein Gott!«27 Wir wollen nie 

27	 Vgl. Johannes 20,28.



74

aufhören, dem Anbetung darzubringen, der seine Gottheit dadurch 
erwiesen hat, dass er uns von dem Aussatz der Sünde geheilt hat. 
Seiner göttlichen Majestät sei Ehre und Anbetung dargebracht!

Auf eins möchte ich bei der Dankbarkeit dieses Mannes noch auf-
merksam machen: auf sein Schweigen über andere. Als der Heiland 
fragte: »Sind nicht die zehn gereinigt worden? Wo sind aber die 
neun? Sind keine gefunden worden, die zurückkehrten, um Gott 
Ehre zu geben, außer diesem Fremden?«, schwieg der Mann. Er 
stand nicht auf und sagte: »O Herr, alle sind zu den Priestern gegan-
gen; ich bin erstaunt, dass sie nicht zurückgekehrt sind, um dir zu 
danken!«

O Brüder, wenn wir die Gnade Gottes in unseren Herzen spü-
ren, haben wir genug damit zu tun, vor unserer eigenen Tür zu keh-
ren. Wenn ich meine Dankbarkeit darbringen darf, werde ich nicht 
daran denken, andere der Undankbarkeit zu beschuldigen. Der Herr 
sagt: »Wo sind aber die neun?« Aber der arme, geheilte Mann zu sei-
nen Füßen hatte kein Wort gegen diese Undankbaren zu sagen; er 
ist zu sehr in Anbetung vertieft.

Der Segen der Dankbarkeit

Dieser Mann wurde weit mehr gesegnet als die neun. Sie wurden 
zwar geheilt, aber nicht so gesegnet wie er. In der Dankbarkeit liegt 
ein großer Segen.

Sollte Christus nicht gepriesen werden? Dieser Mann tat, was er 
konnte. Es ist stets eine geistliche Ruhe und Gelassenheit damit ver-
bunden, wenn man weiß, dass man in einer rechten Sache tut, was 
man kann, wenn man es auch nicht so tut, wie man es gern tun 
möchte. Erhebet den Herrn, lobsinget seinem Namen, meine Brü-
der!



75

Dankbarkeit ist auch ein Beweis persönlicher Liebe. Ich liebe die 
Lehre von der Gnade, ich liebe die Gemeinde Gottes, aber am meis-
ten liebe ich den Herrn Jesus. Mein Herz kann nicht ruhen, bis ich 
Gott preisen und meinem Herrn Dank darbringen kann. Diese per-
sönliche Liebe zu Christus ist eins der köstlichsten Dinge, und sie 
äußert sich durch Dankbarkeit mit Herz, Mund und Händen.

In der Dankbarkeit liegt noch ein Segen: Ein dankbares Auge 
sieht weit und tief. Der vom Aussatz Geheilte dankte dem Herrn, 
bevor er Gott pries. Hätte er nur dem Herrn seinen Dank gebracht, 
so würde ich gedacht haben, seine Augen seien noch nicht weit 
offen. Aber als er Gott in Christus sah und deshalb Gott für das 
pries, was Christus getan hatte, zeigte er eine tiefe Einsicht in die 
geistliche Wahrheit. Er hatte angefangen, die Geheimnisse der gött-
lichen und menschlichen Person des hochgelobten Heilandes zu 
erkennen.

Wir lernen viel durch Beten. Hat nicht Luther28 gesagt: »Frisch 
gebetet ist halb gearbeitet«? Ich wage das, was Luther so trefflich aus-
gesprochen hat, noch zu erweitern, indem ich sage: »Wohl gedankt 
ist besser studiert.« Das Danken ist ein großer Lehrmeister. Bitten 
und Danken sind die Ruder, durch welche der Mensch sein Boot in 
das tiefe Meer der Erkenntnis Jesu Christi rudern kann.

Ein weiterer Segen der Dankbarkeit liegt darin, dass sich Chris-
tus darüber freut. So leid es ihm tat, dass die neun anderen nicht 
zurückkamen, so erfreut war er über diesen einen. Die Frage »Wo 
sind aber die neun?« schließt seine Befriedigung über den einen in 
sich. Alles, was unserem Herrn wohlgefällt, sollte fleißig und sorg-
sam von uns gepflegt werden. Wenn Dankbarkeit ihm wohlgefällig 
ist, so lasst uns beständig seinen Namen verherrlichen. Beten ist das 
Stroh des Weizens, aber Danken ist die Ähre. Der Herr sieht es gern, 
wenn der Halm emporwächst. Es freut ihn aber mehr, wenn die gol-
denen Ähren des Dankens reif sind.

28	 Martin Luther (1483 – 1546), evangelischer Theologe, Initiator der Reformation. Er übersetzte die Bibel 
in die deutsche Sprache.



76

Beachtet ferner, dass die Dankbarkeit den größten Segen emp-
fängt. Der Heiland sagt zu diesem Mann, was er zu keinem der 
anderen gesagt hatte: »Steh auf und geh hin; dein Glaube hat dich 
gerettet.« Möchtest du dich auf einem höheren Niveau bewegen, so 
sei viel mit Loben und Danken beschäftigt. Manche von euch sind 
wie dieser Mann bis dahin in dem niedrigsten Stand. Er war ein 
Samariter; aber dadurch, dass er Gott dankte und pries, wurde der 
Fremdling zu einem Sänger erhoben.

Sehr oft ist es mir aufgefallen, dass der größte Sünder der beste 
Sänger war, nachdem er geheilt worden ist. Die am weitesten von 
Christus entfernt waren, empfinden erst dann ihre Schuld tief, 
nachdem sie gerettet worden sind. Mögen wir auch von Haus aus 
nicht zu den Unreinen gehören, so sollen wir doch das Bewusstsein 
haben, dass wir dem Herrn Jesus am meisten zu verdanken haben. 
Lasst es deshalb unser Bestreben sein, ihm zu danken, und wir wer-
den die reichsten Segnungen aus seiner Hand empfangen!

Noch dreierlei möchte ich euch zum Schluss sagen. Lasst uns aus 
dem Gehörten lernen, das Danken obenan zu stellen. Lasst uns 
Dankversammlungen halten. Lasst uns das Vernachlässigen des 
Dankens für eine ebenso große Sünde halten wie das Unterlassen 
des Betens!

Weiter, lasst uns Christus selbst unser Dankopfer bringen. Lasst 
uns ihm persönlich und laut danken. Unserem Heiland persönlich 
Dank zu bringen, muss das Ziel unseres Lebens sein. Wenn wir im 
Wirken für den Herrn Jesus Bekehrte sehen, die unseren Erwartun-
gen nicht entsprechen, so lasst uns nicht den Mut verlieren. Wenn 
andere unseren Herrn nicht preisen, so lasst uns zwar darüber trau-
rig, aber nicht enttäuscht sein. Hatte doch selbst der Heiland zu fra-
gen: »Wo sind aber die neun?« Zehn waren geheilt, und nur einer 
dankte ihm.

Wir haben viele Bekehrte, die sich nicht einer Gemeinde anschlie-
ßen. Wir haben zahlreiche Bekehrte, die nicht zur Taufe und zum 



77

Abendmahl kommen. Viele haben einen Segen empfangen, haben 
aber nicht Liebe genug, um es zu bekennen.

Ich danke Gott für die vielen, die in der letzten Zeit ihre Bekeh-
rung öffentlich bekannt haben; wenn aber auch die übrigen »neun« 
kommen würden, würden wir noch neue Gemeindehäuser brau-
chen. Ach, wie viele sind fortgegangen, nachdem sie ihren Glauben 
bekannt hatten! Wo sind die neun?

Ihr, die ihr Hausversammlungen haltet und Traktate verteilt, ver-
breitet mehr Segen, als ihr je in Erfahrung bringen werdet. Ihr wisst 
nicht, wo die neun sind, wenn aber von zehn auch nur einer geseg-
net wird, so habt ihr Ursache, Gott zu danken.

»Oh«, sagt einer, »ich habe so wenig Erfolge gehabt, habe nur 
eine Seele gerettet!« Das ist mehr, als du verdienst. Wenn ich eine 
ganze Woche lang fischte und nur einen Fisch finge, so würde mich 
das betrüben; wenn aber dieser Fisch ein Stör, ein königlicher Fisch, 
wäre, so hätte ich doch das Bewusstsein, dass die Qualität durch die 
Quantität ersetzt würde. Wer eine Seele gewonnen hat, hat einen 
hohen Preis gewonnen. Eine Seele zu Christus bringen – wer könnte 
den Wert davon ermessen! Wenn auch nur eine Seele gerettet wurde, 
solltest du deinem Herrn dankbar sein. Magst du auch nach mehr 
Bekehrungen ausschauen, du wirst doch nicht verzagen, solange es 
nur einige wenige sind, und du wirst es nicht übelnehmen, wenn 
dir diese nicht persönlich danken und sich deiner Gemeinschaft 
anschließen.

Undankbarkeit ist für Seelengewinner nichts Ungewöhnliches. 
Wie oft hat jemand Sünder zu Christus gebracht und in jungen Jah-
ren die Herde geweidet. Wenn er aber alt und schwach wird, möchte 
man ihn loswerden und es mit einem neuen Besen versuchen, der 
besser fegt. »Der gute Alte, er ist ganz aus der Mode!«, heißt es, und 
man entledigt sich seiner so, wie Zigeuner ein altes Pferd laufen las-
sen, gleichgültig, was aus ihm wird.

Wer mit Dankbarkeit rechnet, den möchte ich an den Spruch 
erinnern: »Gesegnet sind, die nichts erwarten, denn sie werden 



78

nicht enttäuscht werden!«29 Erhielt doch sogar unser Herr und 
Meister von den neunen keinen Dank. Wundere dich deshalb nicht, 
wenn andere dich nicht wiedersegnen, wenn du sie segnest. O wenn 
doch heute eine Seele, ein Aussätziger, irgendeiner zu Christus kom-
men wollte, um von der Sündenkrankheit geheilt zu werden! Und 
wenn er Heilung gefunden hat, so möge er auftreten und mit lauter 
Stimme Gott preisen, der so gnädig mit ihm gehandelt hat.

29	 Zitat von Alexander Pope (1688 – 1744), engl. Dichter, Übersetzer und Schriftsteller.



79

Christi V ertreter

»Und sie fingen an, ihm zuzureden, aus ihrem Gebiet wegzugehen. 
Und als er in das Schiff stieg, bat ihn der Besessene, dass er bei ihm 

sein dürfe. Und er ließ es ihm nicht zu, sondern spricht zu ihm:  
Geh hin in dein Haus zu den Deinen und verkünde ihnen, wie  
viel der Herr an dir getan und wie er sich deiner erbarmt hat«  

(Markus 5,17-19).

Das ist ein auffälliger Name für einen Menschen: der Besessene. 
Dieser Name blieb mit ihm verbunden, solange er lebte, und war 
eine beständige Predigt, wohin er auch ging. Es würde uns nicht 
möglich sein, sein Leben als Besessener zu beschreiben: die Nacht-
szenen in den Gräbern, das Schlagen mit Steinen, das Heulen, das 
Verjagen der Reisenden, die in seine Nähe kamen, das Binden mit 
Ketten, das Zerreißen der Ketten und das Zerreißen der Fesseln und 
all die anderen Dinge, die nur er aufzählen konnte, wenn er seinen 
Freunden die Geschichte erzählte. Mit welchem Nachdruck konnte 
er erzählen, wie Jesus des Weges gekommen sei und wie ihn der 
böse Geist getrieben habe, ihm gegenüberzutreten. Er sagte wohl: 
»Das war das Beste, was mir je begegnet ist, mit dieser verzweifelten 
Legion, die meine Seele zu ihrer Kaserne gemacht hatte: zu Jesus zu 
kommen.« Er konnte erzählen, wie auf das Wort Christi die ganze 
Legion in einem Augenblick ausfuhr.

Es gibt Personen, die eine ähnliche Geschichte erzählen könn-
ten wie dieser Mensch, eine Geschichte von der Sklaverei des Satans 



80

und der Erlösung durch die Macht Christi. Wenn du eine solche 
Geschichte erzählen kannst, so behalte sie nicht für dich. Wenn der 
Herr Jesus Großes an dir getan hat, so sei bereit, davon zu sprechen, 
damit alle Menschen erfahren, was Jesus tun kann. Ich denke, dass 
große Sünder, die errettet worden sind, besonders dazu aufgerufen 
sind, die gute Botschaft, das Evangelium der Gnade Gottes, weiter-
zusagen.

Wenn du tapfer gegen die Wahrheit gewesen bist, so sei auch tap-
fer für die Wahrheit. Wenn du nicht lau warst, als du dem Satan 
dientest, so sei auch nicht lau, da du nun dahin gekommen bist, 
Christus zu dienen. Es gibt einige unter uns, die den Namen »Der 
Blindgeborene«, »Der geheilte Aussätzige« oder »Die große Sün
derin« tragen könnten, und ich hoffe, dass wir alle bereit sind, 
irgendeinen Namen oder Titel anzunehmen, der Christus ver
herrlicht. Ich stelle nirgends fest, dass dieser Mensch Markus je ver-
folgt hat, weil er ihn »den Besessenen« nennt. Oh nein, er gab zu, 
dass er vom Teufel besessen war, und er pries Gott, dass ihn der Herr 
Jesus befreit hatte.

Die Wünsche der Menschen sind verschieden

Ich möchte einige Bemerkungen über die Schriftstelle machen, 
die ich zum Text gewählt habe. Wir finden im 17.  Vers, dass die 
Leute Jesus baten, aus ihrer Gegend wegzuziehen, und im 18. Vers 
bat ihn der Besessene, dass er ihn mitnehmen möchte. Das Volk 
wünschte, dass Jesus von ihnen wiche; der Mensch, der geheilt 
wurde, wünschte, mit ihm zu gehen, wohin er auch ging. Zu wel-
cher Klasse gehörst du, mein Freund?

Ich hoffe nicht, dass du zu der ersteren Gruppe gehörst, zu der 
Gruppe der Menschen, die Jesus darum baten, aus ihrer Gegend weg-
zuziehen. Warum wünschten sie denn, dass er fortgehen sollte? Ich 
denke zuerst: Weil sie es liebten, ruhig und still zu leben. Es war ein 



81

großes Unglück, welches sich zugetragen hatte: Die Schweine hatten 
sich ins Meer gestürzt. Sie wünschten keine weiteren Unglücksfälle, 
und der Mann, der da zu ihnen gekommen war, besaß offensicht-
lich außerordentliche Macht. Hatte er den Besessenen nicht geheilt? 
Sie wünschten ihn nicht; sie wünschten nichts Außerordentliches. 
Sie waren gemächliche Leute, die auf der ebenen Bahn ihres Weges 
weitergehen wollten, und darum baten sie ihn, die Güte zu haben, 
fortzugehen.

Es leben auch noch jetzt Leute dieser Art. Sie sagen: »Wir wün-
schen hier keine Erweckung; wir sind konservativ. Wir wünschen 
hier keine erwecklichen Prediger. Stört unseren Frieden nicht!«

Wenn solche Leute denken, dass Gott an irgendeinem Ort wirkt, 
so sind sie bald geneigt, irgendwo anders hinzuziehen. Sie wün-
schen, in Ruhe zu bleiben. Ihr Wahlspruch lautet: »Alles für ein 
ruhiges und stilles Leben.«

»Lasst uns in Ruhe! Lasst uns auf unserem alten Weg bleiben!« 
Das ist der Ruf von törichten Leuten wie bei den Israeliten, die zu 
Mose sagten: »Hör auf, und lass uns den Ägyptern dienen!«

Möglicherweise wünschten diese Leute den Heiland auch fort, 
weil ihnen ihr Geschäft zu wichtig war. Die Schweinezucht war ein 
schlechtes Geschäft. Als Juden sollten sie eigentlich nichts damit 
zu tun haben. Sie mögen vielleicht gesagt haben, dass sie ja die 
Schweine nicht selbst äßen, sondern sie für andere hielten. Und 
nun war die ganze Herde verloren. Ich möchte wissen, was wohl die 
Schweine ihren Besitzern eingebracht hätten. Als das Volk berech-
nete, wie hoch der Verlust war, stand bei ihnen fest, dass der Hei-
land aus ihrer Gegend weichen müsse, ehe sie noch mehr Verluste 
treffen würden.

Wenn zum Beispiel Menschen berauschende Getränke verkau-
fen oder irgendein Geschäft haben, bei dem sie kein Geld verdie-
nen können, ohne ihren Mitmenschen zu schaden, dann wundere 
ich mich nicht, wenn sie nicht wünschen, dass Christus zu ihnen 
kommt. Vielleicht würden es einige von euch nicht gernhaben, 



82

wenn er hören würde, was ihr den Mädchen und Frauen für Löhne 
bezahlt. Ich fürchte, wenn der Herr Jesus herkäme und in dieses 
oder jenes Geschäftshaus ginge, dass der Mann zu seiner Frau sagen 
würde: »Nimm das Lohnbuch und verbirg es. Ich möchte nicht, 
dass er es gewahr wird.«

O liebe Freunde, wenn irgendein solcher Grund vorhanden ist, so 
bete ich, dass der Heilige Geist euch davon überzeugt, wie nötig es 
ist, dass er gerade zu euch kommt.

Die größte Abneigung gegen Christus hat immer der Mann, der 
seiner am meisten bedarf. Wenn ihr nicht wünscht, bekehrt zu wer-
den, wenn ihr nicht wünscht, von Neuem geboren zu werden, dann 
habt gerade ihr die Bekehrung vor allen anderen Personen nötig. Ist 
es nicht eine sehr unweise Entscheidung, wenn wir um der Schweine 
willen bereit sind, uns von Christus zu trennen?

»Denn was wird es einem Menschen nützen, wenn er die ganze 
Welt gewinnt, aber seine Seele einbüßt?«30 Es wird nach seinem Tod 
in der Zeitung stehen, dass er soundso viel tausend Mark hinter-
lassen hat und weiter nichts, denn er ist selbst keinen Pfennig wert 
gewesen. Und wer würde jetzt einen Pfennig für ihn geben, da er tot 
ist? Es kostet Geld, ihn los zu werden, aber er kann kein Geld mit-
nehmen. Er war nichts wert. Er hat sein Geld zu selbstsüchtigen 
Zwecken verwandt, aber nie zur Ehre Gottes. Oh, in welcher Armut 
lebt der gottlose Reiche!

Ich wundere mich nicht, dass diese Leute, die von der Welt ein-
genommen waren, Christus baten, aus ihrer Gegend zu weichen. 
Darf er nicht, auch wenn du selbst ihn nicht hören willst, doch an 
der Grenze bleiben? Nein, wenn die Menschen gegen Christus sind, 
so versuchen sie das Äußerste, ihn aus ihrer Mitte zu vertreiben.

Mancher arme Mann hat seine Wohnung verloren, weil er darin 
Gebetsstunden abgehalten hat, weil sein Hauswirt nicht nur selbst 

30	 Markus 8,36.



83

Christus nicht wünschte, sondern ihn auch anderen verwehrte, die 
ihn haben wollten. Sind einige von euch in dieser Lage?

Ich hoffe, dass einige unter meinen Zuhörern sind, die anders gear-
tet sind und dem armen Menschen gleichen, der Jesus bat, dass er 
ihn bei sich behalten möchte. Warum wünschte er, bei dem Herrn 
Jesus zu bleiben? Ich denke, er wollte aus Dankbarkeit sein Diener 
sein. Wenn er Christus dienen, seine Schuhriemen lösen, seine Füße 
waschen, sein Mahl bereiten könnte, so würde er der glücklichste 
Mensch auf der Welt gewesen sein. Er wollte so gerne etwas für den 
tun, der ihm eine Legion Dämonen ausgetrieben hatte.

Dann wünschte er nicht nur ein Diener zu sein, um seine Dank-
barkeit zu zeigen, sondern auch ein Jünger, um mehr von Jesus zu 
lernen. Was er von Jesus wusste, war sehr wertvoll. Die Erfahrung 
seiner Macht bewirkte, dass er noch mehr von seinem Erretter ler-
nen wollte. Er bat ihn, dass er als Jünger bei ihm sein möchte, weil 
er von ihm lernen wollte.

Er wollte auch als Kamerad bei ihm sein, denn da Jesus aus dieser 
Gegend verwiesen wurde, schien ihm kein Grund vorhanden zu sein, 
weshalb er zurückbleiben sollte. »Herr, wenn du die Gadarener ver
lassen musst, so lass mich dieselben auch verlassen! Gehst du, o Hirte, 
dann lass mich mit dir gehen. Musst du über das Meer, so will ich mit 
dir gehen, selbst in das Gefängnis und in den Tod.« Er fühlte sich so 
mit Christus verbunden, dass er ihn bat, bei ihm bleiben zu dürfen.

Ich denke, es war auch etwas Furcht in seiner Bitte. Vielleicht 
könnte einer von den Dämonen zurückkehren, und wenn der Ge
heilte bei Christus bleiben konnte, würde er ihn wieder austreiben.

Ich wundere mich nicht, wenn er ein Gefühl der Furcht hatte, 
als könnte er es nicht ertragen, den großen Arzt, der ihn von einem 
so schrecklichen Übel geheilt hatte, aus den Augen zu verlieren. Ich 
möchte es allen hier sagen, dass wir nur sicher sind, wenn wir bei 
Christus bleiben. Wenn ihr versucht werdet, dahin zu gehen, wo ihr 
Christus nicht bei euch haben könnt, so geht nicht hin.



84

Habt ihr die Geschichte von John Newton gehört? Der Teufel 
war mit einem jungen Mann fortgelaufen, der im Theater saß. John 
Newton sagte zum Teufel: »Der junge Mann gehört uns; er ist ein 
Glied meiner Gemeinde.«

»Gut«, sagte der Teufel. »Mich kümmert es nicht, wo er Mitglied 
ist. Ich habe ihn in meinem Bereich gefunden und habe ein Recht 
auf ihn.«

Der Prediger konnte darauf nichts mehr erwidern.
Wenn du in den Bereich des Teufels gehst, und er nimmt dich, 

so kann ich nichts dagegen tun. Suche nie einen Ort auf, wohin 
du Christus nicht mitnehmen kannst. Sei wie dieser Mann, der das 
Verlangen hatte, dahin zu gehen, wo Jesus hinging.

Der Herr handelt unterschiedlich

Hier ist ein böses Gebet: »Weiche aus unserer Gegend!« Gott erhört 
es. Hier ist ein frommes Gebet: »Herr, lass mich bei dir sein!« Aber 
Jesus ließ es ihm nicht zu. Ist das seine Weise, die Gebete seiner 
Feinde zu erhören und die Bitten seiner Freunde abzuschlagen? Ja, 
manchmal ist es so.

In dem ersten Fall ging er weg, als sie ihn baten zu weichen. O 
liebe Freunde, wenn Christus in eure Nähe kommt und ihr auch 
nur ein wenig in eurem Gewissen angerührt werdet und etwas wie 
geistliches Leben fühlt, so bittet ihn nicht, fortzugehen, denn wenn 
er geht und ihr euch selbst überlassen bleibt, dann ist euer Los besie-
gelt. Eure einzige Hoffnung liegt in seiner Gegenwart; und wenn 
ihr gegen eure einzige Hoffnung bittet, so seid ihr Selbstmörder; ihr 
seid des Mordes eurer eigenen Seele schuldig.

Jesus ging von diesem Volk fort, weil es nutzlos war zu bleiben. 
Wenn sie wünschten, dass er ging, was konnte er dann für sie tun? 
Wenn er sprach, so würden sie nicht darauf hören. Wenn sie seine 
Botschaft hörten, so würden sie sie nicht beachten. Wenn sich der 



85

Geist des Menschen gegen Christus auflehnt, was kann er dann 
anderes tun, als sie zu verlassen?

Er konnte seine Zeit anderswo besser anwenden. Wenn du mei-
nen Herrn nicht annehmen willst, so wird es ein anderer tun. Wenn 
du in deinem Stolz dasitzt und sagst, dass du keinen Heiland nötig 
hast, so ist dort ein armer Sünder auf der Galerie, der sagt: »Oh, ich 
möchte den Heiland finden!« Christus wusste, als ihn die Gadare-
ner abwiesen, dass er auf der anderen Seite des Meeres willkommen 
geheißen würde.

Durch sein Fortgehen bewahrte er sie vor größerer Sünde. Wenn 
er nicht gegangen wäre, hätten sie vielleicht versucht, ihn ins Meer 
zu werfen. Wenn je Menschen Jesus bitten, aus ihren Grenzen zu 
weichen, sind sie zu allem Bösen fähig.

Ist es nicht schrecklich, dass dich der Dienst des Evangeliums 
zur Verdammnis führt, wenn er dich nicht errettet? Wir sind Gott 
ein Wohlgeruch Christi, aber einigen sind wir »ein Geruch des 
Todes zum Tode« und anderen »ein Geruch des Lebens zum Leben«. 
O meine Zuhörer, wenn ihr nicht zu Christus kommen wollt, so 
ist der Sitz, den ihr einnehmt, falsch besetzt! Es könnte dort eine 
andere Person sitzen, für die das Evangelium Rettung bedeuten 
könnte. Unsere Gelegenheiten, das Evangelium zu predigen, sind 
nicht zu viele. Wir möchten unsere Kräfte nicht an steinigen Boden 
oder harten Felsen verschwenden, die den Samen ablehnen. Gott 
verändere dich, mache fruchtbaren Boden aus dir, damit die Wahr-
heit auf dir wachsen kann!

Das böse Gebet wurde also erhört. Das gute Gebet wurde nicht 
erhört. Warum eigentlich nicht?

Der Hauptgrund lag darin, dass der Geheilte zu Hause nütz-
lich sein konnte. Er konnte Gott dadurch, dass er seinen Familien
gliedern und den Gadarenern erzählte, was Gott an ihm getan hatte, 
viel besser verherrlichen als durch irgendeinen Dienst an Jesus.

Es ist zu beachten, dass Christus niemand als persönlichen Die-



86

ner während seiner irdischen Wirksamkeit annahm. Er war nicht 
gekommen, dass er sich dienen lasse, sondern auf dass er diene. Er 
hatte nicht den Wunsch, dass der Geheilte zu seiner Bequemlichkeit 
bei ihm sei, sondern er befahl ihm, zu seiner Familie zurückzukeh-
ren, die Macht Jesu Christi zu verkündigen und die Menschen für 
Gott zu gewinnen.

Vielleicht hat Jesus sein Gebet auch nicht erhört, weil er die 
Furcht des Geheilten dadurch nicht gutheißen wollte. Wenn er 
fürchtete, und es ist ziemlich gewiss, dass es so war, dass die Teu-
fel zurückkehren würden, dann hatte er natürlich das Verlan-
gen, bei Christus zu bleiben. Aber Christus nimmt diese Furcht 
von ihm; und es ist gut so, dass er zu ihm sagte: »Du hast nicht 
nötig, bei mir zu bleiben. Ich habe dich so geheilt, dass du nie 
wieder krank wirst.« Ein Geheilter möchte zu seinem Arzt sagen: 
»Ich bin so sehr krank gewesen und habe durch Ihre Geschick-
lichkeit die Gesundheit wiedererlangt. Ich möchte in Ihrer Nähe 
bleiben, damit ich zu Ihnen kommen kann, wenn meine Krank-
heit zurückkommen sollte.« Wenn der Arzt aber daraufhin sagen 
würde: »Reisen Sie in die Schweiz oder nach Australien, wenn es 
Ihnen gefällt«, so würde dieses der beste Beweis dafür sein, dass 
der Arzt nichts Böses befürchtet; und das sollte die Furcht des 
Geheilten vertreiben.

Ihr seht also, wie Jesus Christus die Leute unterschiedlich behan-
delt. Habe ich nicht gesehen, dass einige in der Sünde beharren und 
doch im Geschäft vorwärtskommen, Reichtümer anhäufen und 
alles haben, was ihr Herz wünscht? Habe ich nicht andere gesehen, 
die sich zu Gott wandten und von dem Tage an mehr Beschwerden 
hatten als je zuvor und deren Weg besonders rau war? Ja, ich habe 
beides gesehen: Ich habe den bequemen Weg des Gottlosen nicht 
begehrt, noch habe ich es als sehr angenehm empfunden, dass der 
Weg der Gerechten manchmal so sehr rau ist. Schließlich ist nicht 
der Weg das Wichtigste, sondern das Ende des Weges. Wenn ich 
sanft ins Verderben gehen könnte, so würde ich diesen Weg doch 



87

nicht wählen; und wenn der Weg ins ewige Leben rau ist, würde ich 
ihn trotz aller Beschwerden einschlagen.

Es ist gut, bei Jesus zu sein

Wenn du vor Kurzem errettet worden bist, so erwarte ich, dass du 
von Herzen danach verlangst, immer bei Christus zu sein. Ich will 
dir sagen, welche Gestalt dieses Verlangen wahrscheinlich annimmt. 
Du warst so glücklich, so freudig, es war eine so gesegnete Ver-
sammlung, dass du dir selbst gesagt hast: »Es tut mir leid, dass die 
Versammlung zu Ende ist. Ich wollte, dass sie die ganze Nacht und 
den folgenden Tag angedauert und kein Ende genommen hätte.« Es 
ging dir wie Petrus, als er auf dem heiligen Berg drei Hütten bauen 
und dort seine Tage verbringen wollte. Aber du kannst es nicht, und 
es nützt nichts, es zu wünschen. Du musst in dein Haus gehen zu 
deinem betrunkenen Mann oder zu deiner scheltenden Frau, zu dei-
nem gottlosen Vater oder der unfreundlichen Mutter. Du kannst 
nicht immer in der Versammlung bleiben.

Vielleicht hast du eine andere Vorstellung von dem, was es bedeu-
tet, bei Jesus zu sein. Du bist so glücklich, wenn du allein sein, deine 
Bibel lesen, nachdenken und beten kannst, und du sagst: »Herr, ich 
wünschte, ich könnte dieses immer tun. Ich möchte immer in mei-
nem Kämmerlein bleiben, in der Schrift forschen und Gemein-
schaft mit Gott haben.«

Ja, ja, aber du kannst es nicht. Die Kleider deiner Kinder und 
deines Mannes sind in Ordnung zu halten. Es ist so vielerlei zu tun, 
und du darfst nichts vernachlässigen. Welche Haushaltspflichten es 
auch sind, erfülle sie! Du wünschst, morgen nicht in die Stadt gehen 
zu müssen. Würde es nicht schön sein, den ganzen Tag Gebetsver-
sammlung zu haben und die ganze Nacht Bibelstudium zu treiben? 
Ohne Zweifel, aber der Herr hat es nicht so angeordnet. Du musst 
ins Geschäft gehen; und darum ziehe deinen Alltagsanzug an und 



88

halte dich für nicht weniger glücklich, wenn du deinen Glauben im 
täglichen Leben zu zeigen hast.

»Ja«, sagt jemand – und das höre ich sehr oft –, »ich denke, dass 
ich immer bei Christus sein würde, wenn ich ganz vom Geschäft 
frei wäre und mich ganz dem Dienst des Herrn hingeben könnte.« 
Besonders denkst du, dass es so sein würde, wenn du Prediger 
wirst.

Gut, ich habe nichts gegen das Predigen des Evangeliums. Wenn 
dich der Herr dazu beruft, so sei ihm gehorsam und sei dankbar, 
dass er dich für treu erachtet und in seinen Dienst gestellt hat. Aber 
wenn du vermutest, dass du dadurch, dass du Evangelist wirst, 
Christus näherstehst, so bist du im Irrtum. Ich kann sagen, dass 
mir jeden Morgen nach der Predigt so viele Beschwerden von den 
Menschen vorgetragen werden, wie sie die meisten Menschen nur in 
einem Monat hören. Wir haben jedermanns Beschwerden zu tragen 
und jedermann zu raten, der in Zweifel und Trostlosigkeit verfallen 
ist. Ihr werdet euch von Dienstleistungen überhäuft finden selbst im 
Dienst des Herrn, und es ist sehr leicht, den Meister in des Meisters 
Dienst zu verlieren. Wir bedürfen viel Gnade, dass eine hinterlistige 
Versuchung uns in unserem Dienst nicht überwindet.

Du kannst mit Christus wandeln und Lebensmittel verkaufen. 
Du kannst mit Christus wandeln und ein Hafenarbeiter sein. Du 
kannst mit Christus wandeln und Schornsteinfeger sein. Ich zögere 
nicht zu sagen, dass du durch Gottes Gnade in jedem Beruf mit 
Christus wandeln kannst, wenn er nur ein ehrlicher ist. Es möchte 
sich als ein großer Irrtum erweisen, wenn du dein Geschäft in der 
Meinung aufgeben würdest, dass du näher bei Christus wärst, wenn 
du Stadtmissionar, Kolporteur oder etwas anderes wärst. Bleibe in 
deinem Geschäft. Kannst du gut Stiefel putzen, so tue es. Kannst du 
schlecht predigen, so tue es nicht.

»Ach«, sagt jemand, »ich weiß, wie ich es lieben würde, bei Chris-
tus zu sein.« Ja, ich weiß es. Du würdest gern im Himmel sein. Das 
ist ein lobenswerter Wunsch, bei Christus zu sein, denn es ist viel 



89

besser, als hier zu sein. Aber bedenke, dass es ein sehr selbstsüchtiger 
Wunsch, ja ein sündiger Wunsch sein kann.

Ein Gottesmann wurde einmal von einem Mitdiener Christi 
gefragt: »Bruder, hast du nicht den Wunsch, heimzugehen?«

»Was?«, fragte er.
»Ob du nicht den Wunsch hast, heimzugehen?«
»Ich will es dir mit einer anderen Frage beantworten«, sprach er. 

»Wenn du einen Mitarbeiter hättest, der Mittwoch schon wünschte, 
dass es Sonnabend sei, würdest du ihn behalten?«

Der andere antwortete auf diese Frage, dass sicher viel Geduld 
dazu gehöre, einen solchen Mitarbeiter zu behalten. Ihr wisst, was 
für ein Bursche es ist, der immer auf die Uhr blickt. Ihr würdet euch 
freuen, wenn er ginge, ehe es Sonnabend wird, denn er taugt nichts 
für die Arbeit.

Habe ich ein Recht zu wünschen, in den Himmel zu gehen, 
wenn ich hier noch Aufgaben habe? Habe das Verlangen zu gehen, 
wenn der Herr es will. Wenn aber das Bleiben im Fleische für die 
Gemeinde und für die Welt und die Verherrlichung Gottes besser 
ist, so sei mit deinem Meister nicht unzufrieden, wenn es auf deine 
Bitte, bei ihm zu sein, auch von dir heißt wie von diesem Mann: 
»Aber er ließ es ihm nicht zu.«

Es gibt noch etwas Besseres

Was ist besser, als bei Christus zu sein? Nun, das Wirken für Chris-
tus. Jesus sagte zu diesem Mann: »Geh hin in dein Haus zu den Dei-
nen und verkünde ihnen, wie viel der Herr an dir getan und wie er 
sich deiner erbarmt hat.«

Es ist sehr schön, zu Jesu Füßen zu sitzen. Aber wenn die ehren-
werteste Stellung auf dem Kampfplatz, an dem Ort der Gefahr, 
ist, wenn die ehrenwerteste Sache im Staat ist, dass der königliche 
Dienst verrichtet wird: Dann ist die ehrenwerteste Sache für einen 



90

Christen nicht, still zu sitzen, zu singen und sich zu freuen, sondern 
sich zu erheben und guten Ruf, Leben und alles um Jesu willen aufs 
Spiel zu setzen.

Lieber Freund, strebe danach, dem Herrn zu dienen. Es ist ehren-
werter, als bei ihm zu sein.

Es ist auch besser für das Volk. Christus geht von den Gadare-
nern fort. Sie haben ihn gebeten wegzugehen, und er geht; aber er 
scheint diesen Menschen zu sagen: »Ich gehe weg, weil ihr mich 
darum gebeten habt. Mein Fortgehen kommt einem Urteil über 
euch gleich, weil ihr mich verworfen habt. Aber doch gehe ich nicht 
ganz fort. Ich werde durch diesen Geheilten hierbleiben. Ich will 
ihm meinen Geist geben und so bei euch bleiben. Ihr werdet ihn 
hören, wenn ihr mich nicht hören wollt.« Christus setzt einen ande-
ren an seine Stelle – nicht so gut wie er selbst, aber einen, den sie lie-
ber haben; nicht so mächtig und wirksam wie er selbst, aber einen, 
der besser zu ihnen passt.

Als Christus fort war, war dieser Mann da, und die Leute konn-
ten zu ihm kommen und von ihm hören, wie die Schweine sich ins 
Meer stürzten. Wenn sie nicht zu ihm kamen, so konnte er zu ihnen 
gehen und ihnen alles erzählen. Es war also ein Vertreter dort, dem 
der heilige Dienst anvertraut wurde, als der große Hirte fortging.

Christus ist in den Himmel gegangen, denn er ist dort nötig, 
und er hat dich, lieber Bruder, hier zurückgelassen, um sein Werk 
fortzusetzen. Du bist ihm in keiner Weise gleich, aber denke daran, 
dass er zu seinen Jüngern gesagt hat: »Wer an mich glaubt, der wird 
auch die Werke tun, die ich tue, und wird größere als diese tun, weil 
ich zum Vater gehe.«31 Das ist die Ursache, weshalb dich Christus 
noch nicht zu sich nimmt. Um der Menschen willen, unter denen 
du lebst, musst du hierbleiben – wie der Besessene zurückbleiben 
musste um der Gadarener willen, um unter ihnen ein Zeugnis von 
Christus abzulegen.

31	 Johannes 14,12.



91

Sein Bleiben war auch besser für seine Familie. Meint ihr nicht, 
dass ein Mensch oft von Gott auf der Erde gelassen wird um sei-
ner Familie willen? Du musst noch zurückbleiben, Vater, die Söhne 
benötigen noch dein Vorbild und deinen Einfluss. Gläubige Mutter, 
du musst noch zurückbleiben. Ich weiß, dass deine Kinder erwach-
sen sind und dich sehr betrüben; und doch, wenn sie etwas hem-
men kann, so ist es ihre arme, alte Mutter. Du musst bleiben, bis 
du sie zu Gott gebetet hast; und du wirst es tun. Sei guten Mutes. 
Ich glaube, dass viele hier sind, die schon im Himmel sein könn-
ten; aber da Gott einige hat, die durch sie ihm nahegebracht wer-
den sollen, so müssen sie hier noch etwas länger bleiben. Obwohl 
schwach und elend und krank und oft von heftigen Schmerzen 
geplagt, müsst ihr trotz des Wunsches, abzuscheiden, hierbleiben, 
bis euer Werk getan ist.

»Aber er ließ es ihm nicht zu.« Dieser Besessene muss heimgehen 
und seiner Frau und seinen Kindern sagen, was der Herr an ihm 
getan hat.

Viele vorzügliche Prediger haben seine Rückkehr geschildert, 
darum will ich nicht versuchen, es zu tun. Du kannst dir denken, 
wie es in deinem Fall wäre, wenn du in einer Irrenanstalt gewesen 
wärst. Mit welcher Freude würden dich deine Freunde abholen 
und feststellen, dass du vollständig gesund bist. Ich kann mir den-
ken, wie die Frau dieses Mannes aus dem Fenster sah, als sie seine 
Stimme hörte. Ist er wahnsinnig zurückgekehrt? Wie die Kinder bei 
der Stimme des Vaters erschrocken waren, bis sie die Gewissheit hat-
ten, dass eine Veränderung mit ihm vorgegangen war.
Ach, armer Sünder. Du bist heute Abend hierhergekommen. Viel-
leicht hast du vergessen, dass sich deine Kinder oft verstecken müs-
sen, wenn der Vater nach Hause kommt. Ich weiß, dass es solche 
Leute gibt, und sie mögen selbst in diese Versammlung gekommen 
sein. Der Herr möge Gnade mit dem Trunkenbold haben und den 
Boden seines Glases nach oben kehren und einen neuen Menschen 



92

aus ihm machen! Wenn er dann nach Hause kommt und von der 
freien Gnade und der Liebe Jesu erzählt und man die Veränderung, 
die Gott in ihm gewirkt hat, sieht, wird er für seine Familie und 
seine Umgebung ein Segen sein.

Es mag sein, mein Freund, dass du hierbleiben musst, bis du ein 
Unheil deines früheren Lebens wiedergutgemacht hast, um einige 
von denen zu Gott zu bringen, die du in die Irre geführt und ins 
Verderben gebracht hast.

So seht ihr, liebe Freunde, dass es etwas Besseres gibt als das »Bei-
Christus-Sein« – nämlich das Arbeiten für Christus.

Das Allerbeste

Bei Christus zu sein ist gut; von Christus in seinem Dienst gebraucht 
zu werden ist besser. Aber hier ist etwas, was das Beste ist: für ihn 
zu wirken und zu gleicher Zeit bei ihm zu sein. Ich wünschte, dass 
jeder Christ nach dieser Stellung trachtete. Ist es möglich, mit Maria 
zu Jesu Füßen zu sitzen und doch wie Martha umherzugehen und 
das Mittagessen zuzubereiten? Ja, es ist möglich. Dann wird Martha 
nie mit zu viel Dienst überhäuft sein, und sie wird ihre Schwester 
Maria niemals tadeln.

»Aber wir können doch nicht sitzen und zu gleicher Zeit umher-
gehen!« – Nein, nicht was den Körper betrifft, aber doch mit dem 
Herzen. Du kannst zu Jesu Füßen sitzen und an seiner Brust ruhen 
und doch die Kämpfe des Herrn führen und sein Werk tun. Strebe 
nicht nur danach, viel für Christus zu tun, sondern auch, viel bei 
Christus zu sein. Gehe zum Beispiel nicht am Sonntag erst in die 
eine Sonntagschulklasse und darauf noch in zwei andere – was einige 
tun, die ich kenne. Komm, höre die Botschaft des Herrn und nähre 
deine Seele, und wenn du am Morgen ein geistliches Fest gehabt 
hast, so gib den Rest des Tages dem heiligen Dienst hin. Lass beides 
zusammen geschehen. Immer nur zu essen, ohne zu arbeiten, wird 



93

zur Schwerfälligkeit führen; aber immer zu arbeiten, ohne zu essen, 
werdet ihr nicht lange aushalten.

Ferner sage ich euch: Seid betrübt, wenn sich die kleinste Wolke 
zwischen euch und Christus schiebt. Wartet nicht so lange, bis sie so 
dick wie ein Novembernebel ist. Georg Müllers Bemerkung ist eine 
sehr weise: »Komme nie des Morgens aus deinem Zimmer, bis alles 
zwischen dir und deinem Gott klar ist.« Habe fortwährend Gemein-
schaft mit Jesus, so kannst du bei ihm sein und ihm zu gleicher Zeit 
dienen.

Beachte dieses: Ehe du mit Christi Dienst beginnst, suche seine 
Gegenwart und seine Hilfe. Beginne kein Werk für den Herrn, ohne 
vorher den König gesehen zu haben. Und während deiner Arbeit 
erhebe deinen Geist oft von dem, was du tust, zu ihm, für den und 
durch den du es tust. Und wenn du deine Arbeit getan hast, dann 
reibe dir nicht die Hände und rufe: »Gut gemacht!« Ein anderer 
wird dir dieses Lob aussprechen, wenn du es verdienst: »Du guter 
und treuer Knecht.«32 Nimm ihm das Wort nicht aus dem Munde. 
Selbstlob ist keine Empfehlung. Salomo sagt: »Es rühme dich ein 
anderer und nicht dein Mund.«33 Wenn wir alles getan haben, so 
sind wir nur unnütze Knechte, denn wir haben alles getan, was wir 
zu tun schuldig waren.

Wenn du so demütig bist, wie du tätig bist, dann kannst du bei 
Christus bleiben und sein Werk verrichten bis an das Ende der Erde. 
Ich halte dies für die glücklichste Erfahrung, die jemand von uns 
diesseits des Perlentores machen kann.

Der Herr segne euch und bringe euch dahin um Christi willen!

32	 Vgl. Matthäus 25,21.23.
33	 Sprüche 27,2.





95

Das verlorene  
Geldstück

»Oder welche Frau, die zehn Drachmen hat, zündet nicht,  
wenn sie eine Drachme verliert, eine Lampe an und kehrt das Haus 

und sucht sorgfältig, bis sie sie findet? Und wenn sie sie gefunden  
hat, ruft sie die Freundinnen und Nachbarinnen zusammen  
und spricht: Freut euch mit mir, denn ich habe die Drachme 

gefunden, die ich verloren hatte. Ebenso, sage ich euch, ist Freude  
vor den Engeln Gottes über einen Sünder, der Buße tut«  

(Lukas 15,8-10).

Dieses Kapitel ist voller Gnade und Wahrheit. Seine drei auf
einanderfolgenden Geheimnisse sind als eine einfache Wieder
holung derselben Lehre unter verschiedenen Bildern angesehen 
worden. Wenn es so ist, dann ist die Wahrheit, die hier gelehrt wird, 
so wichtig, dass wir sie nicht zu oft hören können. Die Wahrheit, 
die hier gelehrt wird, lautet, dass die Barmherzigkeit ihre Hand 
nach dem Elenden ausstreckt, dass die Gnade Sünder annimmt 
und dass alle, die sich selbst für gerecht halten, nicht Gegenstand 
der göttlichen Gnade sind. Die Ungerechten aber und die Schul
digen und die, die es nicht verdient haben, die sind Gegenstand der 
unergründlichen Gnade Gottes.

Diese Wahrheit ist sehr wichtig, denn sie ermutigt die Buß
fertigen, zum Vater zu kommen. Sie wird aber sehr leicht verges-



96

sen, denn selbst die, die aus Gnaden errettet worden sind, fallen 
oft in den Geist des älteren Bruders und sprechen so, als hinge die 
Erlösung schließlich doch von der Erfüllung des Gesetzes ab.

Aber, meine lieben Freunde, die drei Gleichnisse in diesem Ka
pitel sind keine Wiederholungen; sie erklären alle dieselbe Haupt-
wahrheit, und jedes offenbart eine besondere Seite dieser Wahrheit. 
Die drei Gleichnisse sind drei Seiten einer erhabenen Pyramide der 
Lehren des Evangeliums, aber auf jeder ist eine andere Inschrift. 
Nicht nur in der Ähnlichkeit, sondern auch in den Lehren, die 
von der Ähnlichkeit verdeckt sind, ist Verschiedenheit, Fortschritt, 
Erweiterung, Unterschied. Jedes dieser Gleichnisse gehört zu dem 
anderen, und wenn sie verbunden werden, stellen sie uns eine viel 
vollständigere Erklärung ihrer Lehre dar, als es durch ein einziges 
von ihnen hätte geschehen können.

Blickt einen Augenblick auf das erste der drei, das uns einen Hir-
ten zeigt, der ein verlorenes Schaf sucht. Auf wen hat das Bezug? 
Wer ist der Hirte Israels? Wer bringt das verirrte Schaf zurück? 
Sehen wir nicht deutlich den herrlichen und gepriesenen Hir-
ten der Schafe, der sein Leben hingibt, um sie zu erretten? Ohne 
Zweifel sehen wir im ersten Gleichnis das Werk unseres Herrn Jesu 
Christi.

Das zweite Gleichnis stellt das Werk des Heiligen Geistes dar, 
der durch die Gemeinde an den verlorenen Menschen wirkt. Die 
Gemeinde ist die Frau, die ihr Haus fegt, um das verlorene Geld-
stück zu finden, und in ihr wirkt der Heilige Geist. Das Werk des 
Heiligen Geistes folgt dem Werk Christi. Wie wir hier zuerst sehen, 
dass der Hirte das verlorene Schaf sucht, und dann von der Frau 
lesen, die die verlorene Drachme sucht, so erlöst der große Hirte die 
Seele, und der Heilige Geist bringt sie dann zurück.

Ihr werdet bemerken, dass jedes Gleichnis in allen seinen Einzel-
heiten klar wird, wenn wir es so auslegen. Der Hirte sucht ein Schaf, 
das eigenwillig in die Irre gegangen ist. Das Gleichnis von der ver-
lorenen Drachme bringt diesen Gedanken nicht; es ist auch nicht 



97

nötig, denn das Gleichnis hat es nicht mit der Sündenvergebung zu 
tun wie das erste. Das Schaf ist wohl unwissend, aber nicht gänz-
lich besinnungslos und tot; aber das Geldstück ist gänzlich bewusst-
los und kraftlos, und darum ist es ein umso passenderes Bild eines 
Menschen, der tot ist in Sünde und Übertretung.

Das dritte Gleichnis zeigt den Vater in seiner unendlichen Liebe, 
der das verlorene Kind, das zu ihm kommt, wieder aufnimmt. Das 
dritte Gleichnis könnte ohne das erste und zweite leicht falsch ver-
standen werden. Wir haben schon sagen hören, dass der verlorene 
Sohn angenommen wird, sobald er zurückkehrt, dass dabei aber 
kein Heiland erwähnt wird, der ihn sucht und selig macht.

Warum sollte Jesus alle Wahrheiten durch ein einziges Gleichnis 
lehren? Spricht nicht das erste davon, dass der Hirte das verlorene 
Schaf sucht? Warum wiederholen, was schon gesagt worden ist? Es 
ist auch gesagt worden, dass der verlorene Sohn aus eigenem Willen 
zurückkehrt. Es ist keine Andeutung von der Wirkung einer höhe-
ren Macht gegeben, die auf sein Herz einwirkte. Es scheint nur so, 
als ob er unaufgefordert sagte: »Ich will mich aufmachen und zu 
meinem Vater gehen.« In Wirklichkeit ist es so, dass das Werk des 
Heiligen Geistes im zweiten Gleichnis schon klar beschrieben wor-
den ist und es deshalb nicht nötig war, es wieder anzuführen.

Wenn man die drei Bilder zusammenstellt, beschreiben sie den 
ganzen Kreis der Erlösung; aber jedes für sich zeigt das Werk im 
Blick auf eine der göttlichen Personen der Dreieinigkeit.

Der Hirte sucht mit vielen Schmerzen und Selbstaufopferung 
das sorglos irrende Schaf; die Frau sucht fleißig nach dem toten, 
aber verlorenen Geldstück; der Vater nimmt den zurückgekehrten 
verlorenen Sohn wieder auf. Was nun Gott zusammengefügt hat, 
soll der Mensch nicht scheiden. Die drei Lebensbilder sind eins; 
aber jedes ist von dem anderen unterschieden und an sich lehrreich.

Möge Gott uns helfen, wenn wir versuchen, den Sinn des Geistes 
in diesem Gleichnis, welches das Werk des Heiligen Geistes in der 
Gemeinde und durch die Gemeinde darstellt, zu entdecken!



98

Die Christenheit wird oft als eine Frau dargestellt – entweder als 
die keusche Braut Christi oder als die schamlose Hure Babylons.

Im guten Sinne fegt die Frau das Haus; im bösen Sinn nimmt 
die Frau den Sauerteig und verbirgt ihn unter dem Mehl, bis alles 
durchsäuert ist. Eine Frau, die ein Haus unter ihrer Aufsicht hat, 
ist der Gedanke dieses Gleichnisses. Ihr Mann ist abwesend, und 
sie ist für den Schatz verantwortlich. Das ist gerade die Stellung der 
Gemeinde, seitdem der Herr Jesus zum Vater zurückgekehrt ist.

Um jeden Teil des Textes richtig abzuwägen und ihm gerecht zu 
werden, wollen wir in drei Zuständen auf den Menschen achten: als 
verloren, gesucht und gefunden.

Verloren

Beachtet zuerst, dass der Schatz im Staub verloren war. Die Frau 
hatte ihr Geldstück verloren, und um es zu finden, hatte sie gefegt. 
Es zeigt, dass es an einer staubigen Stelle auf die Erde gefallen war, 
wo es zwischen Staub und Dreck verborgen sein konnte.

Jeder Nachkomme Adams ist eine verlorene Drachme, gefallen 
und entehrt. Und einige sind unter Staub und Dreck vergraben.

Wenn wir mehrere Geldstücke fallen lassen, so werden sie an ver-
schiedene Stellen fallen. Eins mag in den Schlamm fallen und dort 
verloren sein; ein anderes fällt auf einen Teppich oder auf einen rei-
nen, polierten Fußboden und ist dort verloren. Doch wenn du ein 
Geldstück verloren hast, so ist es verloren, wohin es auch gefallen 
sein mag. So sind alle Menschen verloren, aber sie sind nicht alle in 
der gleichen Lage im Blick auf die sichtbare Befleckung. Einer hat 
sich wegen der Umgebung in seiner Kindheit und des Einflusses auf 
seine Erziehung nie den groben, gemeinen Lastern hingegeben; er 
ist nie ein Lästerer gewesen. Aber er kann trotzdem verloren sein. 
Ein anderer dagegen ist in extreme Sünden gefallen. Dieser ist ver
loren, aber der »anständige« Sünder ist auch verloren.



99

Es mögen einige Leute hier sein, die in der schlimmsten Be
deutung verloren sind. Ich wünsche vor Gott, dass sie Hoffnung fass-
ten und aus dem vorliegenden Gleichnis lernten, dass die Gemeinde 
Gottes und der Heilige Geist sie suchen. Vielleicht sind sie schon 
unter den Gefundenen. Andererseits sind hier viele, die nicht so tief 
gefallen sind. Solche möchte ich in aller Liebe daran erinnern, dass 
sie trotzdem verloren sind und dass es ebenso nötig ist, dass der Hei-
lige Geist sie sucht, als wenn sie die lasterhaftesten unter den Sün-
dern wären. Zur Rettung der Moralisten gehört ebenso viel gött-
liche Gnade wie zur Rettung der Unmoralischen.

Wenn du verloren bist, mein lieber Zuhörer, so wird es dir wenig 
nützen, dass du dich in einer geachteten und anständigen Gesell-
schaft befindest. Wenn es dir nur an einem fehlt – aber wenn dein 
Mangel verhängnisvoll ist –, so wird es nur ein geringer Trost sein, 
dass dir nur eins fehlt. Wenn ein Leck das Schiff zum Untergang 
brachte, so ist es kein Trost für die Mannschaft, dass ihr Schiff nur 
an einer Stelle ein Leck hatte. Eine Krankheit mag einen Menschen 
töten, er mag sonst ganz gesund sein; aber es ist ein trauriger Trost 
für ihn zu wissen, dass er noch lange hätte leben können, wenn nur 
dieses eine Organ auch gesund geblieben wäre.

Wenn du, lieber Zuhörer, keine andere Sünde hättest als nur ein 
arges, ungläubiges Herz und dein äußeres Leben sonst redlich und lie-
benswürdig wäre, so kannst du doch aus allem, was gut in dir ist, wenig 
Trost schöpfen, wenn diese verhängnisvolle Sünde in dir ist. Du bist 
von Natur aus verloren und musst von der Gnade gefunden werden.

In diesem Gleichnis war das Verlorene völlig unwissend über seine 
Verlorenheit. Die Drachme war kein lebendiges Geschöpf und hatte 
daher kein Bewusstsein davon, dass sie verloren war und gesucht 
wurde. Dem Geldstück war es gleich, ob es auf dem Fußboden oder 
im Staub oder unter seinesgleichen in der Tasche der Besitzerin war. 
Es wusste nichts von seinem Verlorensein und konnte es auch nicht 
wissen.



100

So ist es auch mit dem Sünder, der geistlich tot ist. Sein Zu
stand ist ihm unbewusst, und wir können ihm die Gefahr und 
den Schrecken seiner Lage nicht bewusst machen. Wenn er spürt, 
dass er verloren ist, so arbeitet die Gnade schon an ihm. Wenn der 
Sünder weiß, dass er verloren ist, ist er mit seinem Zustand nicht 
mehr zufrieden, sondern fängt an, um Gnade zu rufen. Das ist der 
Beweis dafür, dass das Werk des Findens schon begonnen hat. Der 
unbekehrte Sünder wird vielleicht bekennen, dass er verloren ist, 
weil ihm gesagt wird, dass die Schrift es so lehrt. Aus Höflichkeit 
gegen Gottes Wort mag er es sogar als wahr zugeben; aber er hat 
keine Vorstellung, was eigentlich damit gemeint ist, sonst würde er 
es mit trotzigem Unwillen leugnen oder ernsthaft darum bitten, zu 
dem gebracht zu werden, der ihn sucht.

Mein lieber Zuhörer, das ist es, was den Geist Gottes so not-
wendig macht, in all unserem Predigen und jeder anderen Arbeit 
der Seelenrettung; denn wir haben es mit unempfindlichen Seelen 
zu tun. Der Mann, der die Rettungsleiter gegen das Fenster eines 
brennenden Hauses stellt, kann alle die leichter retten, die sich der 
Gefahr bewusst sind und an das Fenster kommen und ihm hel-
fen – oder ihm wenigstens nicht hinderlich sind in dem Werk ihrer 
Rettung. Aber wenn jemand wahnsinnig ist und mit den Flammen 
spielt und nichts von der Gefahr merkt, sondern sich über das Feuer 
freut, dann ist die Rettung eine schwere Arbeit.

Geradeso ist es mit den Sündern. Sie wissen es nicht – obwohl 
sie es zu wissen bekennen – dass die Sünde die Hölle ist; dass Gott 
fern zu sein, verdammt sein bedeutet; dass in der Sünde zu leben, 
tot sein bedeutet.

Das Geldstück war verloren, aber nicht vergessen. Die Frau 
wusste, dass sie ursprünglich zehn Drachmen hatte. Sie zählte sie 
sorgfältig, denn sie waren ihr ganzer Vorrat. Sie fand nur neun, 
aber sie wusste es gut, dass noch eins ihr Eigentum war und in ihrer 
Hand sein sollte.

Dies ist unsere Hoffnung für des Herrn Verlorene: Sie sind 



101

verloren, aber nicht vergessen. Das Herz des Erlösers denkt an  
sie.

O Seele, ich habe das Vertrauen, dass du jemand bist, den der 
Herr Jesus sein Eigen nennt. Wenn das so ist, dann erinnert er sich 
an die Angst, die er erduldet hat, als er dich am Kreuz erlöste. Er 
erinnert sich an des Vaters Liebe, die auf dich gerichtet war, als dich 
der Vater in die Hände des geliebten Sohnes gab. Du bist von dem 
Heiligen Geist, der dich für den Heiland sucht, nicht vergessen. Das 
ist die Hoffnung des Evangelisten: dass ein Volk da ist, dessen der 
Herr sich erinnert und das er nie vergessen wird, auch wenn sie ihn 
vergessen.

Fremde, weit entfernt, unwissend, verhärtet, sorglos, tot – und 
doch schlägt das Herz Gottes im Himmel mit Liebe für sie, und die 
Gedanken des Geistes, der auf Erden arbeitet, sind auf sie gerich-
tet. Alle, die vor Grundlegung der Welt gezählt worden sind, sind 
im Gedächtnis Gottes. Obwohl verloren, wird ihrer doch gedacht.

In gewissem Sinn ist dies von einem jeden der anwesenden Sün-
der wahr. Ihr seid verloren; aber dass an euch gedacht wird, ist klar, 
denn ich bin gesandt, euch heute das Evangelium zu predigen. Gott 
hat Gedanken der Liebe mit euch und fordert euch auf, zu ihm zu 
kommen, um gerettet zu werden.

Weiter: Die Drachme war verloren, aber sie wurde beansprucht. Als 
die Frau die Drachme verlor, verlor sie nicht das Recht darauf. Das 
Geldstück wurde dadurch, dass es ihr aus der Hand glitt und auf die 
Erde fiel, nicht das Eigentum eines anderen. Für wen der Herr Jesus 
gestorben ist, den hat er persönlich erlöst, und darum gehört er nicht 
Satan, auch wenn er tot in Sünden ist. Er mag unter des Teufels Herr-
schaft geraten, aber das Ungeheuer wird vom Thron gestoßen wer-
den. Christus hat ihn mit seinem Blut erkauft; er will ihn haben. Er 
wird den Eindringling verjagen und sein Eigentum beanspruchen. 
Jesus wird sein Eigentum erhalten, und niemand wird es ihm wieder 
entreißen. Er wird seine Ansprüche gegen jeden verteidigen.



102

Beachtet bitte weiter, dass das Geldstück nicht nur vermisst und 
beansprucht, sondern auch geschätzt wurde. In den drei Gleichnis-
sen steigt der Wert fortwährend. Man sieht dies nicht auf den ersten 
Blick, denn es könnte gedacht werden, dass ein Schaf mehr Wert hat 
als eine Drachme; aber beachtet, dass der Hirte nur ein Schaf von 
hundert verlor, die Frau aber eine Drachme von zehn und der Vater 
einen Sohn von zweien.

Es ist nicht der Wert des Gegenstandes an sich, der hier in Betracht 
kommt, denn die Menschenseele ist im Vergleich mit dem un
endlichen Gott nur von geringem Wert; aber wegen seiner Liebe ist 
sie ihm von großem Wert. Die eine Drachme war der zehnte Teil von 
allem, was die Frau besaß, und war sehr wertvoll in ihrer Schätzung. 
Dem Gott der Liebe ist eine verlorene Seele sehr köstlich  –  nicht 
wegen ihres eigenen Wertes, sondern weil Gott sie wertschätzt.

Der Heilige Geist schätzt die Seele, und darum tut es auch die 
Gemeinde. Die Gemeinde sagt sich zuweilen: »Wir haben nur wenig 
Bekehrungen; viele sind berufen, aber wenige sind auserwählt.« Sie 
zählt ihre wenigen Bekehrungen, und eine einzige Seele ist ihr noch 
wertvoller, weil so wenige in dieser Zeit an dem Platze Christi sind, 
gestempelt mit dem Bild des großen Königs und hergestellt aus dem 
köstlichen Silber der Gnade Gottes.

O lieber Freund, du hältst dich für geringwertig, weil du gesün-
digt hast, aber die Gemeinde hält dich nicht dafür, und der Heilige 
Geist verachtet dich auch nicht. Er und sein Volk, beide legen gro-
ßen Wert auf dich.

Die Drachme war verloren, aber sie war nicht hoffnungslos ver-
loren. Die Frau hatte Hoffnung, sie wiederzufinden, und darum 
verzweifelte sie nicht, sondern ging sogleich an die Arbeit.

Es ist schrecklich, an die verlorenen Seelen zu denken, die ohne 
Hoffnung verloren sind. Millionen unseres Geschlechts sind jetzt 
in dieser Lage. Über sie ist der andere Tod gekommen, und wir alle 
sind machtlos, sie zu retten. Unsere Freude ist, dass wir heute mit 
verlorenen Seelen zu tun haben, die nicht hoffnungslos verloren 



103

sind. Sie sind tot in Sünden, aber es gibt eine belebende Kraft, wel-
che sie lebendig machen kann.

O Seemann auf dem Meer des Lebens, Menschenfischer auf die-
sem stürmischen Meer, diese Verworfenen, mit denen du zusam-
mentriffst, sind dem Wirken des Heiligen Geistes erreichbar. Sie 
können errettet werden. Deine Mission ist nicht hoffnungslos.

Ich freue mich über den gottlosen Menschen, dass er noch nicht 
da ist, wo der Wurm nicht stirbt und das Feuer nicht erlischt. Ich 
beglückwünsche die Gemeinde, dass ihre Drachme nicht dahin 
gefallen ist, wo sie sie nicht finden kann. Ich freue mich, dass die 
Gefallenen um uns her nicht ohne Hoffnung sind. Obwohl sie in 
den schlechtesten Lasterhöhlen wohnen und vielleicht Diebe und 
Huren sind, so sind sie nicht außerhalb des Bereiches der Gemeinde.

Auf, du Gemeinde Gottes, solange noch eine Möglichkeit der 
Gnade da ist! Nutze die Stunde der Hoffnung gut aus!

Auch ein anderer Punkt ist der Beachtung wert. Das Geldstück 
war verloren, aber es war im Haus verloren. Wenn die Frau es auf 
der Straße verloren hätte, so würde sie es wahrscheinlich gar nicht 
gesucht haben, denn eine andere Hand hätte es schon aufgehoben 
haben können. Wenn es ihr in einen Fluss oder ins Meer gefallen 
wäre, so hätte sie zu der Annahme kommen können, dass es für 
immer fort sei. Offensichtlich war sie gewiss, dass sie es im Haus 
verloren hatte.

Ist es nicht ein Trost zu wissen, dass alle, die verloren sind, noch 
im Hause sind? Sie sind noch unter dem Einfluss der Gnade und 
im Bereich der Arbeit der Gemeinde, wo der Heilige Geist wirkt. 
Wie dankbar solltet ihr sein, dass ihr nicht verloren seid als Heiden, 
nicht verloren in dem römischen oder mohammedanischen Unglau-
ben, sondern dort verloren, wo euch das Evangelium treu und ein-
fach gepredigt wird, wo liebend gesagt wird: Wer an Jesus Christus 
glaubt, wird nicht verdammt sein! Dieses ist die Lage einer verlore-
nen Seele, dargestellt in dem Bild der verlorenen Drachme.



104

Gesucht

Von wem wurde die Drachme gesucht? Sie wurde von der Eigen
tümerin persönlich gesucht. Beachtet bitte genau: Die Frau, die die 
Drachme verloren hatte, zündete ein Licht an, fegte das Haus und 
suchte fleißig, bis sie das Geldstück gefunden hatte.

Ich habe schon gesagt, dass die Frau den Heiligen Geist dar-
stellt oder vielmehr die Gemeinde, in der der Heilige Geist wirkt. 
Es wird nie eine Seele gefunden werden, wenn sie nicht der Hei-
lige Geist sucht. Er ist der große Seelenfinder. Der Mensch bleibt in 
der Finsternis, bis der Heilige Geist mit seiner erleuchtenden Macht 
kommt. Er ist der Besitzer. Sein Eigentum ist der verlorene Mensch, 
und er kann ihn mit Erfolg suchen.

Der Gott, dem die Menschen gehören, muss sie suchen. Aber 
er tut es durch die Gemeinde; es ist ihre Aufgabe. Und aus diesem 
Grund muss die Gemeinde die Menschen persönlich suchen. Sie 
kann ihr Werk niemand anderem übertragen. Die Frau bezahlte 
keine Dienerin und ließ das Haus fegen, sondern sie tat es selbst. 
Ihre Augen waren besser als die Augen einer Angestellten, die ja nur 
das Geldstück einer anderen sucht und es vielleicht nicht findet. 
Aber die Frau blickte nach ihrem eigenen Geldstück und würde es 
ganz sicher finden, wenn es sich überhaupt finden ließ.

Wenn die Gemeinde Gottes spürt: »Es ist unsere Aufgabe, Sün-
der zu suchen; wir dürfen es nicht dem Prediger oder dem Stadt-
missionar oder der Bibelfrau überlassen, sondern die Gemeinde als 
solche muss die Sünder suchen« – dann, glaube ich, werden auch 
verlorene Menschen gefunden und errettet werden. Wenn die 
Gemeinde erkennt, dass diese verlorenen Menschen ihr gehören, 
dann wird sie diese auch finden.

Beachtet es, dass die Frau sich dieses Suchen zur Hauptaufgabe 
machte. Ich weiß nicht, was sie sonst zu tun hatte, aber ich weiß, 
sie stellte alles zurück, um das Geldstück zu finden. Es war Korn für 



105

das Mittagsmahl zu mahlen; vielleicht war das aber schon geschehen. 
Jedenfalls unterließ sie es, wenn es noch nicht geschehen war. Es war 
ein Anzug auszubessern oder Wasser zu schöpfen, das Feuer anzuzün-
den oder mit Freunden und Nachbarn zu sprechen. Die Frau ließ alles 
liegen. Sie hatte ihre Drachme verloren und musste sie wiederfinden.

So ist es mit der Gemeinde des Herrn. Eine ihrer Hauptaufga-
ben sollte es sein, verlorene Menschen zu suchen, sie dahin zu brin-
gen, dass sie den Herrn Jesus erkennen. Es sollte der größte Wunsch 
der Gemeinde sein, dass sie durch die große Erlösung gerettet wer-
den. Sie hat sicher noch andere Dinge zu tun. Sie hat an ihre eigene 
Erbauung zu denken, sie hat ihre Aufmerksamkeit auf die Sonntag-
schule und das Bibelstudium zu lenken, aber dieses kommt zuerst.

Die Frau sagte: »Das Geldstück ist verloren, und ich muss es erst wie-
derhaben!« Der Verlust der Drachme war eine ernste Sache. Wenn 
sie sich erst zum Ausbessern eines Kleides hingesetzt hätte, würde 
ihren Händen die Schnelligkeit gefehlt haben. Als eine Freundin 
kam und mit ihr sprechen wollte, sagte sie sich in ihrem Innern: 
»Ich wollte, sie ginge fort; ich muss meine Drachme suchen!«

Ich wünschte nur eines, die Gemeinde Gottes hätte eine solche 
Liebe für verlorene Sünder, dass sie alles für Ballast ansähe, was sie 
am Dienst für diese hindert.

Wir haben manchmal ein wenig mit der Politik zu tun, auch 
ein wenig mit den Finanzen, denn wir sind noch in der Welt. Aber 
ich liebe es, wenn ich in allen Gemeinden sehe, dass dieses alles im 
Blick auf das Werk der Seelenrettung in den Hintergrund gestellt 
wird. Wir interessieren uns für alles, was für unsere Mitbürger gut 
ist, denn wir sind sowohl Menschen als Christen. Unser wichtigstes 
Geschäft ist jedoch, Menschen für Jesus zu gewinnen, alle die auf-
zusuchen, die das Bild des Himmels tragen, auch wenn sie verloren 
und gefallen sind. Das ist die Aufgabe, der wir uns hingeben müs-
sen; es ist die Hauptaufgabe der Gläubigen.

Das ist auch der eigentliche Grund für das Dasein der Gemeinde 



106

in dieser Welt, und wenn sie diesen nicht beachtet, verfehlt sie ihren 
höchsten Zweck!

Nun beachtet Folgendes: Nachdem die Frau ihr Herz darauf 
gerichtet hatte, ihre Drachme zu finden, setzt sie auch die passenden 
Mittel ein, um ihr Ziel zu erreichen. Zuerst zündet sie ein Licht an.

So macht es der Heilige Geist auch in der Gemeinde. In den 
Wohnungen im Morgenland musste man ein Licht anzünden, wenn 
ein Geldstück verloren gegangen war und man es suchen wollte. Das 
musste zu jeder Tageszeit geschehen, denn zur Zeit des Herrn gab es 
noch kein Fensterglas, und die Fenster bestanden nur aus schma-
len Spalten in der Mauer, sodass die Zimmer sehr dunkel waren. 
Im Orient sind die Häuser auch heute noch sehr dunkel, und wenn 
irgendein kleiner Gegenstand auf den Boden fällt, so muss man mit 
einem Licht danach suchen – selbst am hellen Mittag.

Die Gemeinde hier auf der Erde befindet sich in sehr trübem 
Zwielicht geistlicher Unwissenheit und moralischer Dunkelheit, 
und um eine verlorene Seele zu finden, ist Licht nötig. Der Heilige 
Geist benutzt das Licht des Evangeliums; er überzeugt den Men-
schen von der Sünde, von der Gerechtigkeit und vom kommenden 
Gericht. Wie die Frau ein Licht anzündet, so erleuchtet der Heilige 
Geist irgendeinen erwählten Menschen, den er zu einem Licht in 
der Welt machen will. Er ruft zu sich, wen er will, und macht ihn 
zu einem Licht, um auf andere Verlorene zu leuchten. Ein solcher 
Mensch wird sich in seiner Aufgabe verausgaben, denn Eifer und 
Selbstaufopferung werden ihn verzehren.

Aber die Frau war mit ihrem Licht nicht zufrieden; sie holte ihren 
Besen und fegte das Haus. Wenn sie ihr Geld nicht finden konnte, 
so nahm sie eben auch ihren Besen, um den aufgehäuften Staub bei-
seitezuräumen.

Oh, wie reinigt sich die christliche Gemeinde und ihre Arbeit, 
wenn sie vom Heiligen Geist bewegt wird! »Vielleicht«, sagt sie, 



107

»leben einige unserer Glieder nicht dem Worte Gottes gemäß, und 
dadurch werden Menschen in der Sünde verhärtet; diese Übeltä-
ter müssen hinausgetan werden. Unser Glaube ist oft sehr schwach, 
das mag der Bekehrung von Menschen hinderlich sein. Der Glaube 
muss gestärkt werden. Vielleicht ist unser Zeugnis von der Wahr-
heit und die Weise, wie wir sie verkündigen, nicht geeignet, Auf-
merksamkeit zu erregen, und wir müssen sie verbessern. Wir müs-
sen die bestmögliche Methode in Anwendung bringen: Wir müssen 
tatsächlich das ganze Haus fegen.«

Ich freue mich, in dem Sündenbekenntnis, in den Gebetsstun-
den oder durch eine ernste Ansprache ein ernstes Fegen des Hau-
ses zu bemerken und jedes Glied ernstlich darum bemüht zu sehen, 
seine Gemeinschaft mit Gott durch eine Belebung seiner persön-
lichen Frömmigkeit zu festigen. Dies sind die Mittel, wodurch die 
Gemeinde befähigt wird, die Verlorenen zu finden. Außerdem muss 
die ganze Nachbarschaft – denn das bedeutet der Kreis, in dem sich 
die Gemeinde bewegt – durchsucht, umgekehrt, mit einem Wort: 
gefegt werden. Eine Gemeinde, der es mit dem Suchen von verlore-
nen Menschen wirklich ernst ist, wird bestrebt sein, die Dunkelheit 
der Armut zu durchdringen und die Häuser der Ruchlosigkeit auf-
zuscheuchen.

Beachtet sorgfältig, dass dieses Suchen nach dem verlorenen Geld-
stück mit den passenden Werkzeugen – Besen und Licht – und mit 
großem Eifer geschah. Die Frau fegte das Haus. Man kann kein 
Haus fegen, ohne zeitweise Unbequemlichkeit und Verwirrung zu 
erregen. Wir hören manchmal Leute über gewisse Christen klagen, 
die zu viel Lärm über ihren Glauben machen. Das Klagen zeigt, dass 
etwas getan und wahrscheinlich auch Erfolg erzielt wird. Alle, die 
kein Interesse an der verlorenen Drachme haben, werden durch den 
Staub belästigt; er gerät ihnen in den Hals, und sie müssen husten.

Kümmere dich aber nicht darum, gute Frau! Fege nur weiter, 
und lass sie weiter murren!



108

Ein anderer wird sagen: »Mir gefällt keine religiöse Aufregung; 
ich bin für eine ruhige und stille Arbeit.« Ich darf wohl annehmen, 
dass eine gute Nachbarin dieser Frau hereinkam und dann unzufrie-
den ausrief: »Da ist ja kein Stuhl, auf den ich mich gemütlich setzen 
könnte! Du bist so hinter der verlorenen Drachme her, dass du mir 
kaum eine Antwort gibst. Du verbrennst das Licht unnütz und bist 
in einem fieberhaften Zustand.« »Ja«, sagt die Frau vielleicht, »aber 
ich muss meine Drachme finden; und um sie zu suchen, kann ich 
ein wenig Staub vertragen. Und das musst du auch, wenn du hier-
bleiben willst, während ich suche.«

Eine ernste Gemeinde wird gewiss eine Portion Aufregung er
fahren, wenn sie Seelen sucht, und vorsichtige, eigensinnige, tadel-
süchtige Leute werden sie zu tadeln wissen. Kümmert euch nicht 
darum, meine Brüder; fegt weiter und lasst sie reden! Lass es 
dich nicht bekümmern, wenn du Staub machst, wenn du nur die 
Drachme findest. Wenn Menschen errettet werden, sind Unregel-
mäßigkeiten und Belästigungen wie Staub zu achten. Wenn Men-
schen zum Herrn Jesus geführt werden, kümmere dich nicht darum, 
was Wortklauber sagen! Fege weiter, fege weiter, wenn die Men-
schen auch sagen: »Diese Leute, welche in der ganzen Welt Unruhe 
stiften, sind jetzt auch hier.«

Wir stellen auch fest, dass die Drachme sehr ernsthaft gesucht 
wurde. Eine Zeit lang wurde an nichts anderes gedacht als an die 
verlorene Drachme. Hier ist ein Licht. Die gute Frau las nicht dabei 
oder besserte Zeug dabei aus, nein, das Licht wurde nur zum Suchen 
der verlorenen Drachme benutzt. Alles Licht ist für das Suchen 
bestimmt. Hier ist ein Besen. Es gibt andere Arbeit für den Besen, 
aber jetzt wird nur damit gefegt, um die Drachme zu finden. Hier 
sind zwei klare Augen im Kopf der Frau, aber sie sehen nach nichts 
anderem als nach der verlorenen Drachme. Sie kümmert sich um 
nichts, was sonst im Hause ist; sie denkt nur an die Drachme und 
muss sie finden.



109

Nun setzt sie alles ein  –  Besen, Licht, Augen, Geist und Kör-
per –, um die verlorene Drachme zu finden. Genauso ist es, wenn 
der Heilige Geist in einer Gemeinde wirkt. Der Evangelist gibt sein 
Licht, aber er setzt es ein, um die Sünder zu finden und sie dahin 
zu bringen, dass sie ihren verlorenen Zustand erkennen. Ob es der 
Besen des Gesetzes oder das Licht des Evangeliums ist – alles wird 
für die verlorenen Sünder eingesetzt. Die ganze Weisheit des Hei-
ligen Geistes ist darauf gerichtet, den Sünder zu finden; und alle 
Fähigkeiten, Mittel und Kräfte der lebendigen Gemeinde werden 
eingesetzt, damit der Sünder durch irgendein Mittel errettet werde.

Es ist ein schönes Bild; möchte ich es täglich sehen! Wie ernst 
werden verlorene Menschen gesucht, wenn der Geist Gottes in sei-
ner Gemeinde wirkt!

Nun noch einen Gedanken. Die Frau suchte nach ihrer Drachme 
»sorgfältig, bis sie sie findet«. Mögen wir als Glieder der Gemeinde 
Gottes nach den irrenden Menschen suchen, bis wir sie finden. Wir 
sagen, wir werden entmutigt. Wir beklagen uns, dass die Leute keine 
Neigung für das Evangelium zu haben scheinen. War die verlorene 
Drachme in irgendeiner Weise behilflich? Die Frau suchte – und sie 
suchte allein!

Der Heilige Geist sucht durch dich, mein Bruder, die Errettung 
von Sündern. Und er erwartet nicht, dass ihm die Sünder dabei 
helfen; denn der Sünder ist dagegen, gefunden zu werden. Wur-
dest du kürzlich von jemand, dessen geistliches Wohl du such-
test, abgewiesen? Gehe noch einmal hin. Wurde über deine Ein
ladung gelacht? Lade wieder ein. Wurdest du wegen deiner ernsten 
Aufforderung ausgelacht? Fordere wieder auf. Eine unwillige Auf-
nahme ist oft nur eine Andeutung, dass der Mensch die Macht der 
Wahrheit anerkennt, obgleich er nicht den Wunsch hat, sich ihr zu 
ergeben.

Halte aus, Bruder, bis du den Menschen, den du suchst, fin-
dest. Du hast dir so viel Mühe in deiner Sonntagschulklasse ge



110

geben – gebrauche dein Licht weiter und erleuchte den Geist der 
Kinder. Fege das Haus, bis du gefunden hast, was du suchst. Gib 
das Kind nicht auf, als bis du es zu Jesus geführt hast. Du in deiner 
Bibelklasse, der du einen jungen Mann oder ein junges Mädchen zu 
Jesus führen möchtest, höre nicht auf mit deiner Fürbitte, deinem 
Ermahnen, bis das Herz der Betreffenden dem Herrn Jesus gehört.

Wer auf der Straße predigt oder mit Traktaten von Haus zu Haus 
geht – ich verpflichte euch alle, denn ihr könnt alle etwas tun: Gebt 
nie auf, den Sündern nachzugehen, bis sie sicher in Jesu Armen 
sind. Sie müssen errettet werden!

Gefunden

Gefunden! Das und nichts weniger war der Zweck des Suchens. Die 
Frau hörte nicht eher auf, als bis die Drachme gefunden wurde.

So ist auch das Suchen des Heiligen Geistes. Er will den Sün-
der nicht in einen hoffnungsvollen Zustand versetzen, sondern er 
will ihn wirklich erretten. Der große Auftrag der Gemeinde besteht 
nicht darin, dass die Leute Hörer oder orthodoxe Bekenner, sondern 
dass sie wirklich verändert, erneuert und wiedergeboren werden.

Die Frau fand ihre Drachme. Sie kam nicht zufällig zum Vor-
schein, es war auch keine Nachbarin, die sie fand. Der Geist Gottes 
selbst findet die Sünder, und die Gemeinde Gottes ist in der Regel 
das Werkzeug zu ihrer Entdeckung.

Nun beachtet, was die Frau tat, als sie die Drachme gefunden 
hatte. Sie freute sich. Je größer ihre Mühe beim Suchen, desto grö-
ßer ihre Freude beim Finden.

Welche Freude ist es für die Gemeinde Gottes, wenn Sünder 
bekehrt werden! Wir haben unsere hohen Festtage, unsere Freuden-
tage, wenn wir von Menschen hören, die sich von dem Weg des 
Verderbens abgewandt haben. Wir haben einfach Freude, wenn 
wir hören, wie die Menschen von der Sklaverei der Sünde befreit 



111

und zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes gekommen sind. Die 
ganze Gemeinde freut sich.

Die Frau rief ihre Freundinnen und Nachbarinnen zusammen, 
um an ihrer Freude teilzunehmen. Ich fürchte, dass wir unsere 
Freunde und Nachbarn nicht mit genügender Achtung behandeln 
oder vergessen, sie einzuladen, an unserer Freude teilzunehmen.

Wer sind die Nachbarn? Ich denke, dass damit die Engel gemeint 
sind – nicht nur die Engel im Himmel, sondern auch alle, die hier 
unten dienen. Achtet darauf: Als der Hirte sein Schaf heimbrachte, 
heißt es: »Ebenso wird Freude sein im Himmel über einen Sünder, 
der Buße tut.« Hier aber wird der Himmel nicht genannt, denn es 
heißt: »Ebenso, sage ich euch, ist Freude vor den Engeln Gottes 
über einen Sünder, der Buße tut.« Die Gemeinde ist auf der Erde, 
und der Heilige Geist wirkt auf dieser Erde. Wenn eine Seele geret-
tet wird, freuen sich die Engel, die hier die Gläubigen bewahren und 
bewachen, als unsere Nachbarn mit uns.

Wisst ihr nicht, dass Engel in unseren Versammlungen gegenwär-
tig sind? Aus diesem Grund sagt der Apostel, dass Frauen ihr Haupt 
in der Versammlung bedecken sollen: »um der Engel willen«34, denn 
sie lieben Ordnung und Anstand. Die Engel sind, wo die Heiligen 
sind; sie sehen unsere Ordnung und nehmen an unserer Freude teil. 
Wenn wir Bekehrungen sehen, können wir sie bitten, sich auch zu 
freuen, und sie werden Gott mit uns preisen. Ich glaube aber nicht, 
dass die Freude hier endet, denn da die Engel zu den Menschen 
herabkommen und in den Himmel hinaufsteigen, werden sie auch 
die Botschaft den Scharen droben mitteilen, und im Himmel freut 
man sich über einen Sünder, der Buße tut.

Die Freude ist gegenwärtige Freude. Es ist eine Freude im Haus, 
in der Gemeinde; es ist die Freude ihrer Nachbarn hier unten, um 
sie her. Alle andere Freude scheint vor dieser Freude zu verblassen. 
Wie die Frau alle anderen Beschäftigungen aufgegeben hatte, um die 

34	 1. Korinther 11,10.



112

Drachme zu finden, so ist jetzt auch jede andere Freude unterdrückt, 
wenn das köstliche Ding gefunden worden ist. Die Gemeinde Got-
tes hat tausend Freuden: Freude über ihre Heiligen, die in den Him-
mel gehen; Freude über die Heiligen, die für die Herrlichkeit heran
reifen; Freude über solche, die gegen die Sünde streiten und sie 
überwinden, in der Gnade wachsen und die Verheißung erlangen. 
Aber die Hauptfreude in der Gemeinde, die alle anderen Freuden 
übersteigt, ist die Freude über verlorene Menschen, die nach vie-
lem Fegen und Suchen endlich gefunden und errettet worden sind.

Die praktische Lehre für die Unbekehrten ist: Lieber Freund, 
sieh, welcher Wert dir beigelegt wird. Du denkst, dass sich niemand 
um dich kümmert! Himmel und Erde kümmern sich um dich! Du 
sprichst: »Ich bin nichts, nur ein Auswurf und gänzlich wertlos.« 
Nein, du bist für den Heiligen Geist nicht wertlos, und du bist für 
die Gemeinde nicht wertlos, sondern sie verlangen nach dir und 
suchen dich!

Wie falsch ist dein Verdacht, dass du nicht willkommen bist, 
wenn du zu Jesus kommst! Die Gemeinde sucht dich, der Geist 
Gottes sucht dich; du wirst mehr als willkommen sein. Wie werden 
sich der Herr Jesus und der Heilige Geist freuen, und mit welcher 
Freude wird dich die Gemeinde aufnehmen!

Du klagst, dass du nichts getan hast, um dich für die Gnade 
bereit zu machen. Sprich nicht so. Was hat die verlorene Drachme 
getan? Was konnte sie tun? Sie war verloren und hilflos. Wer sie 
suchte, tat alles für sie; und wer dich sucht, wird alles für dich tun. 
O lieber verlorener Mensch, wenn dir der Herr Jesus befiehlt zu 
kommen, dann komm! Wenn der Geist dich zieht, dann lass dich 
retten! Wenn Gott spricht: »Wenn eure Sünden wie Scharlach sind, 
wie Schnee sollen sie weiß werden«35, dann nimm die Verheißung 
an! Glaube an den Herrn Jesus.

Gott segne und errette dich um Jesu willen!

35	 Jesaja 1,18.



113

Das verlorene Schaf

»Welcher Mensch unter euch, der hundert Schafe hat und  
eins von ihnen verloren hat, lässt nicht die neunundneunzig in der 

Wüste zurück und geht dem verlorenen nach, bis er es findet?  
Und wenn er es gefunden hat, legt er es mit Freuden auf seine 

Schultern; und wenn er nach Hause kommt, ruft er die Freunde  
und die Nachbarn zusammen und spricht zu ihnen:  

Freut euch mit mir, denn ich habe mein Schaf gefunden,  
das verloren war. Ich sage euch: Ebenso wird Freude  

im Himmel sein über einen Sünder, der Buße tut, mehr als über  
neunundneunzig Gerechte, die die Buße nicht nötig haben«  

(Lukas 15,4-7).

Der Herr Jesus war zeit seines Lebens auf der Erde damit beschäf-
tigt, verlorene Menschen zu suchen. Er suchte verlorene Männer 
und Frauen selbst unter denen, die am verlorensten waren, damit 
er sie fände. Er bemühte sich, in ihre Gesellschaft zu kommen, und 
zeigte ein solches Wohlwollen gegen sie, dass sie ihn scharenweise 
umringten, um ihn zu hören. Ich bin über die Pharisäer gar nicht 
überrascht, wenn sie diese Versammlungen sahen und spottend sag-
ten: »Er sammelt die verdorbenen Menschen aus unserer Gesell-
schaft um sich, Menschen, die für die Römer die Steuern einsam-
meln, und gefallene Mädchen –  allen Abschaum der Menschheit. 
Anstatt sie zurückzuweisen, nimmt er sie an, heißt sie willkommen 
und blickt auf sie als eine Menschenklasse, zu der er in besonderer 



114

Beziehung steht. Er isst sogar mit ihnen! Ging er nicht in das Haus 
des Zachäus und des Levi und nahm an dem Fest teil, das ihm diese 
Zöllner bereitet hatten?«

Wir können nicht alles aufführen, was die Pharisäer sagten; 
es würde auch nicht zur Erbauung beitragen; aber wegen der ihn 
umgebenden Gesellschaft dachten sie so schlecht von dem Herrn, 
wie sie nur konnten. Und so lässt er sich in diesem Gleichnis herab, 
sich zu verteidigen – nicht, weil es ihn sehr kümmerte, was sie dach-
ten, sondern damit sie keine Entschuldigung hätten. Er sagt ihnen, 
dass er die Verlorenen sucht – sollte sich ein Arzt nicht um die Kran-
ken kümmern? Sollte ein Hirte nicht den verlorenen Schafen nach-
gehen? War er nicht genau in seinem Element, wenn alle Zöllner 
und Sünder zu ihm kamen, um ihn zu hören?

Unser göttlicher Herr verteidigt sich, indem er sagt: »Welcher 
Mensch unter euch, der hundert Schafe hat und eins von ihnen ver-
liert, lässt nicht die neunundneunzig in der Wüste zurück und geht 
dem verlorenen nach, bis er es findet?« Kein Beweis wirkt auf die 
Menschen so mächtig wie einer, der aus ihrem alltäglichen Leben 
genommen wird. Sie wurden, wenn auch nicht überzeugt, aber 
doch zum Schweigen gebracht.

Es handelt sich hier um einen besonders starken Beweis, weil es 
in ihren Augen nur ein Schaf war, dem Jesus nachging. Für Jesus 
aber war es unendlich mehr – mehr als alle Schafherden, die je auf 
dem Karmel geweidet hatten –, denn es handelte sich um die Seele 
des Menschen, die er zu erretten suchte. Der Beweis war nicht nur 
passend, sondern er hatte auch eine ungewöhnliche Überzeugungs-
kraft in sich, die auf jeden ehrlichen Geist wirken musste.

Jesus könnte das mit anderen Worten auch ausgedrückt haben: 
»Wenn ihr Menschen schon einem verlorenen Schaf nachgeht und 
seiner Spur folgt, bis ihr es gefunden habt, wie viel mehr muss ich 
verlorenen Menschenseelen nachgehen und ihnen auf all ihren Irr-
wegen folgen, bis ich sie erretten kann?«



115

Wie der Hirte dem verlorenen Schaf nachgeht, ist ein Teil des 
Gleichnisses, das sie nach des Herrn Absicht beachten sollten. 
Der Hirte verfolgt einen Weg, den er nie wählen würde, wenn er 
ihn nur zu seinem eigenen Vergnügen ginge. Er wählt diesen Weg 
nicht um seiner selbst willen, sondern um des verlorenen Schafes 
willen. Er verfolgt die Spur bergauf und bergab, weit in die Wüste 
oder einen dunklen Wald hinein einfach deshalb, weil das Schaf 
diese Richtung eingeschlagen hat und er ihm folgen muss, bis er 
es findet.

Unser Herr Jesus Christus würde sich nie aus Vergnügen unter 
die Zöllner und Sünder oder unter irgendeine andere Gruppe un
seres schuldigen Geschlechts mischen. Hätte er seine eigene Ruhe 
und Bequemlichkeit gesucht, so hätte er nur mit den reinen, hei-
ligen Engeln und seinem Vater droben Gemeinschaft gehabt. Aber 
er dachte nicht an sich; sein Herz war auf die Verlorenen gerichtet, 
und deshalb ging er dorthin, wo die verlorenen Schafe waren.

Des Menschen Sohn ist gekommen, zu suchen und zu erretten, 
was verloren ist. Je aufmerksamer wir dieses Gleichnis betrachten, 
desto klarer sehen wir, dass die Antwort unseres Herrn vollkom-
men war. Wir haben nicht nötig, sie heute ausschließlich als eine 
Antwort an die Pharisäer anzusehen, sondern als eine Lehre für 
uns.

Möge uns der Heilige Geist lehren, während wir sie betrachten.

Zuerst möchte ich eure Aufmerksamkeit darauf lenken, dass der 
Hirte, der sein Schaf verloren hatte, seine Gedanken nur auf einen 
Gegenstand richtete. Dieses zeigt uns die Richtung der Gedanken 
unseres Herrn Jesus, des guten Hirten, wenn er einen Menschen 
sieht, der auf Sündenwegen verloren ist.

Als der Hirte seine kleine Herde von hundert Schafen über-
blickte, konnte er nur neunundneunzig feststellen. Er zählt noch 
einmal und stellt fest, dass ein Schaf fehlt. Vielleicht war es ein 
weißes Schaf mit einem schwarzen Zeichen am Fuß. Er weiß alles 



116

ganz genau, denn »der Herr kennt, die sein sind«36. Der Hirte hat 
in seinem geistlichen Auge ein klares Bild von dem Irrenden, und 
nun denkt er nur noch wenig an die neunundneunzig, die in der 
Wüste weiden, sondern das eine verlorene Schaf nimmt ihn ganz in 
Anspruch. Nur das eine beschäftigt seinen Geist. Er kann kein Brot 
essen, er kann nicht in sein Haus gehen, er kann nicht ruhen, wäh-
rend ein Schaf verirrt ist.

Der Gedanke an ein verlorenes Schaf ist einem zartfühlenden 
Hirten schmerzlich. Es ist ein Schaf, und es ist äußerst schutzlos, 
weil es seinen Beschützer verlassen hat. Wenn der Wolf es ausspio
niert oder ihm der Bär oder der Löwe auf die Spur kommt, dann 
ist sein Schicksal besiegelt. Darum fragt der Hirte im Herzen: »Was 
wird aus meinem Schaf werden? Vielleicht macht sich in diesem 
Augenblick ein Löwe zum Sprung bereit, und es kann sich selbst 
nicht helfen.«

Ein Schaf ist nicht zum Kampf fähig, selbst für die Flucht hat es 
nicht die Schnelligkeit seines Feindes. Das macht den Besitzer umso 
trauriger, und er denkt wieder: Das Schaf ist verloren und in großer 
Gefahr, eines grausamen Todes zu sterben.

Ein Schaf ist von allen Geschöpfen das unverständigste. Ein ver-
lorener Hund findet möglicherweise allein nach Hause zurück; auch 
ein verlorenes Pferd mag zurückkehren, aber ein Schaf wird wei-
ter irren und immer tiefer in die Irre geraten. Es ist ein zu törichtes 
Geschöpf, um an die Rückkehr an den Ort der Sicherheit zu den-
ken. Ein Schaf ist in einem Land, wo sich die Ebenen grenzenlos 
ausdehnen, wirklich verloren.

Folgende Gedanken bewegen den Hirten: Mein Schaf ist ver-
loren und wird nicht zurückkehren können. Wohin mag es schon 
geraten sein? Ermüdet und ermattet muss es verschmachten. Es ist 
fern von grünen Weiden und muss auf den nackten Felsen oder auf 
dem dürren Sand vor Hunger umkommen.

36	 2. Timotheus 2,19.



117

Ein Schaf ist hilflos; es kann nicht für sich selbst sorgen. Das 
Kamel kann das Wasser aus der Ferne riechen, ein Raubvogel kann 
aus großer Höhe seine Beute erspähen, aber das Schaf kann nichts 
für sich finden. Von allen Geschöpfen ist das Schaf am schlimms-
ten dran.

Wenn jetzt jemand auf den Hirten zugekommen wäre und gesagt 
hätte: »Guter Hirte, was fehlt Ihnen? Sie scheinen großen Kummer 
zu haben«, so würde er gesagt haben: »Es ist so; denn ein Schaf ist 
verloren.«

»Aber es ist doch nur eins weg, und Sie haben ja noch neunund-
neunzig!«

»Halten Sie es für eine Kleinigkeit, eins zu verlieren? Sie sind kein 
Hirte, sonst würden Sie nicht so kindisch reden. Ich vergesse fast die 
neunundneunzig und denke nur an das verlorene.«

Woher kommt es, dass dem großen Hirten der Verlust eines einzi-
gen Schafes seiner Herde so zu Herzen geht? Woher kommt es, dass 
es ihn erregt, wenn er über die Möglichkeit nachdenkt, dass er eines 
verliert?

Ich denke, es kommt erstens daher, weil es sein Eigentum ist. Das 
Gleichnis spricht nicht von einem Mietling, sondern von einem 
Hirten, dem die Schafe gehören: »Welcher Mensch unter euch, 
der hundert Schafe hat und eins von ihnen verloren hat …« Jesus 
spricht an anderer Stelle von einem Mietling, dem die Schafe nicht 
zu eigen sind und der daher flieht, wenn der Wolf kommt. Es ist der 
Hirte selbst, der sein Leben für die Schafe lässt. Es ist nicht nur ein 
Schaf, ein verlorenes Schaf, sondern eins von seinen eigenen Scha-
fen, um die sich der Hirte sorgt.

Das Gleichnis spricht nicht nur von der verlorenen Menschheit 
im Allgemeinen, sondern es bezieht sich auf Christi eigene Schafe 
– ebenso wie sich das zweite Gleichnis auf das eigene Geld der Frau 
bezieht und sich das dritte nicht auf irgendeinen verlorenen jungen 
Menschen, sondern auf den Sohn des Vaters bezieht.



118

Der Herr Jesus hat seine eigenen Schafe, und viele von diesen 
sind verloren. Ja, einmal waren alle verloren, denn »wir alle irrten 
umher wie Schafe, wir wandten uns jeder auf seinen Weg«37. Das 
Gleichnis bezieht sich auf den Unbekehrten, den der Herr Jesus 
mit seinem kostbaren Blute erlöst und den zu suchen und selig zu 
machen er gekommen ist. Denn so spricht der Herr: »Siehe, ich 
selbst will meinen Schafen nachforschen und sie suchen!«

Die Schafe Christi sind sein, lange bevor sie es selbst wis-
sen – sogar während sie noch umherirren und durch das erfolgreiche 
Werk seiner Gnade in die Herde gebracht werden, wird offenbar, 
dass sie der Erwählung nach schon von jeher dazugehört haben. Die 
Schafe sind Christi Eigentum, weil er sie vor Grundlegung der Welt 
erwählt hat. »Ihr habt nicht mich auserwählt, sondern ich habe euch 
auserwählt.«38

Sie sind ferner die Seinen, weil der Vater sie ihm gegeben hat. 
Wie beschäftigt er sich mit dieser Tatsache in seinem Gebet! »Dein 
waren sie, und mir hast du sie gegeben … Vater, ich will, dass die, 
die du mir gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin.«39

Wir sind die Herde des Herrn Jesus, weil er uns erkauft hat. Er 
sagt: »Ich lasse mein Leben für die Schafe.« Es sind fast zwei Jahrtau-
sende vergangen, seitdem er den Kaufpreis bezahlt und uns zu sei-
nem Eigentum erkauft hat. Und wir werden immer die Seinen sein, 
denn dieser Kaufpreis ist nicht umsonst bezahlt worden.

Der Heiland blickt auf die Hände und sieht die Zeichen seines 
Lösegeldes; er blickt auf seine Seite und sieht das Mal der erfolgrei-
chen Erlösung seiner Erwählten durch das Vergießen seines Blutes. 
Deshalb drängt sich ihm der Gedanke auf: Eines meiner Schafe ist 
verloren.

Es ist eine wunderbare Aussage in diesem Gleichnis enthalten: 
»… und eins von ihnen verloren hat …« Was? Eins von denen ver-

37	 Jesaja 53,6.
38	 Johannes 15,16.
39	 Johannes 17,6.24.



119

lieren, die er geliebt hat, ehe die Welt war? Es mag eine Zeit lang 
irren, aber es soll nicht für immer verloren sein – das kann er nicht 
ertragen. Eines verlieren von denen, die ihm der Vater gegeben, eines 
von denen verlieren, die er mit seinem Blut erkauft hat? Er kann den 
Gedanken nicht ertragen. Das Wort »und eins von ihnen verloren 
hat« setzt seine Seele in Flammen. Das soll nicht geschehen.

Ihr wisst, wie hoch der Herr ein jedes seiner Erwählten geschätzt 
hat, indem er sein Leben für seine Erlösung dahingab. Ihr wisst, wie 
innig er jedes einzelne seines Volkes liebt. Wie er die Seinen geliebt 
hatte, so liebt er sie bis ans Ende. Von Ewigkeit her besteht diese 
Liebe und muss alle Zeiten überdauern, denn er ändert sich nicht. 
Wird er eines von den so teuer Erkauften verlieren? Nie! Er hat sie 
durch den, der sie ihm gegeben hat, zum ewigen Eigentum erhalten. 
Dies ist, was seine Seele bewegt, dass er an nichts anderes denkt als 
an die Tatsache: Eines meiner Schafe ist verloren!

Zweitens hat er noch einen anderen Grund für diesen alles beherr-
schenden Gedanken  –  nämlich sein großes Erbarmen mit seinen 
verlorenen Schafen. Das Abirren einer Seele verursacht Jesus tie-
fen Schmerz; er kann den Gedanken an ihr Verderben nicht ertra-
gen. So stark ist die Liebe seines Herzens, dass er den Gedanken 
nicht ertragen kann, dass eines der Seinen in Gefahr ist. Er hat keine 
Ruhe, solange eine Seele, für die er sein Blut vergossen hat, noch 
unter der Herrschaft des Satans und unter der Macht der Sünde 
bleibt. Deshalb vergisst der große Hirte sein Schaf weder Tag noch 
Nacht. Er muss seine Herde erretten und gönnt sich keine Ruhe, bis 
er es ausgeführt hat.

Der Herr hat tiefes Mitleid mit jedem verirrten Herzen. Er kennt 
die Schmerzen, die die Sünde bringt. Darum trauert der teilneh-
mende Erlöser über jedes verlorene Schaf; denn er kennt das Elend, 
das in der Tatsache liegt, verloren zu sein.

Wenn du schon in einem Haus gewesen bist, wo Vater, Mutter, 
Sohn und Tochter waren, und ein Kleines ist verloren, so wirst du 



120

die Erregung eines jeden Gliedes der Familie nie vergessen. Sieh den 
Vater, wie er zur Polizeistation eilt und überall sucht; denn er muss 
sein Kind finden, oder sein Herz wird brechen. Sieh die bittere Angst 
der Mutter; sie ist ganz verwirrt, als sie die Nachricht über ihren Lieb-
ling erhält. Ihr könnt nun verstehen, was der Herr Jesus für einen 
empfindet, den er liebt, den er in seine Hände gezeichnet hat, auf 
den er im Voraus gesehen hat, als er sein Leben am Kreuz gab.

Es lässt dem Herrn keine Ruhe, bis er das Geliebte gefunden 
hat. Er hat göttliches Erbarmen, das alles Mitleid von Eltern und 
Geschwistern in den Schatten stellt. Das unendliche Erbarmen sei-
nes Herzens fließt über zu einem Ozean der Liebe. Ein einziger 
Gedanke bewegt das Erbarmen des Herrn: Wenn er eines verliert!

Der Mann im Gleichnis stand außerdem in einer dritten Beziehung 
zu dem Schaf; denn er war sein Hirte. Es war sein eigenes Schaf; 
aus dem Grunde war er sein Hirte geworden, und er sagte zu sich 
selbst: »Wenn ich eins von ihnen verliere, so habe ich mein Hirten-
amt schlecht verwaltet.«

Welche Unehre für einen Hirten, ein Schaf zu verlieren! Es muss 
entweder aus Mangel an Aufsicht oder aus Mangel an Aufmerksam-
keit oder aus Mangel an Wachsamkeit geschehen sein. Aber nichts 
davon kann bei dem guten Hirten vorkommen. Von unserem Herrn 
Jesus Christus wird man nie sagen können, dass er eins von seinem 
Volk verloren hat, denn er rühmt sich, alle bewahrt zu haben: »Ich 
habe sie behütet, und keiner von ihnen ist verloren gegangen – als 
nur der Sohn des Verderbens, damit die Schrift erfüllt würde.«40 Der 
Teufel soll nie sagen, dass der Herr eins von denen, die ihm der 
Vater gegeben hat, verloren gehen ließ. Sein Werk der Liebe kann 
in keiner Weise misslingen. Sollte sein Tod vergebens sein? Nein, 
das ist unmöglich. Den Zweck, den er durch seine Leiden und sei-
nen Tod erfüllen wollte, wird er erfüllen; denn er ist der Ewige, der 

40	 Johannes 17,12.



121

Unendliche, der Allmächtige. Und wer wird seine Hand zurückhal-
ten und seine Absicht vereiteln? Er lässt das nicht geschehen.

»… und eins von ihnen verloren hat …«, sagt der Text. Denkt 
euch die Folgen! Welchen Spott würde der Satan anheben! Welchen 
Hohn würde er über den Hirten ausgießen! Wie würde die Hölle 
die Nachricht ausposaunen: »Er hat eines von ihnen verloren!«

Angenommen, es sei das Schwächste gewesen, so würden sie 
schreien: »Die Starken, die sich selbst halten konnten, die hat er 
wohl bewahrt.« Angenommen, es sei das Stärkste gewesen, dann 
würde man schreien: »Er konnte nicht einmal eins der Stärksten hal-
ten und musste es verloren gehen lassen.«

Dies ist ein guter Beweis, denn Mose flehte vor Gott: »Was wer-
den die Ägypter sagen?« Es ist nicht der Wille eures Vaters, dass 
eins von diesen Kleinen verloren gehen soll, noch dient es zur Ehre 
Christi, dass eins seiner Schafe auf ewig verloren geht.

Ihr seht die Gründe, weshalb das Herz des Herrn von dem einen 
brennenden Gedanken zur Rettung erfüllt ist: Erstens ist das Schaf 
sein Eigen, zweitens ist er voll Erbarmen, und schließlich ist es seine 
Aufgabe, die Herde zu weiden und zu beschützen.

Während dieser ganzen Zeit denkt das Schaf nicht an den Hirten 
und kümmert sich nicht im Geringsten um ihn. Manche von euch 
denken ganz und gar nicht an den Herrn Jesus. Ihr habt weder den 
Wunsch noch den Willen, ihn zu fürchten. Ach, wie ist es zu bedau-
ern, dass sich das große Herz des Herrn heute nach euch sehnt und 
nicht ruht, weil ihr in Gefahr seid. Und ihr selbst, die ihr den größ-
ten Verlust dabei habt, scherzt mit der Sünde und seid fröhlich in 
eurem Verderben. Ach, wie weit seid ihr abgeirrt! Wie hoffnungs-
los wäre eure Sache, wenn kein allmächtiger Hirte da wäre, der an 
euch denkt.

Dieses Schaf liegt dem Hirten auf dem Herzen, und er muss 
sogleich hingehen, es zu suchen. Er lässt die neunundneunzig in der 
Wüste und geht dem verlorenen nach, bis er es findet.



122

Beachtet hier, dass es ein bestimmtes Suchen ist. Der Hirte geht 
dem Schaf nach, und nichts anderem, und hat es nur auf das eine, 
besondere Schaf abgesehen. Man könnte durch die Weise, in der 
dieser Text behandelt wurde, auf den Gedanken kommen, dass 
Christus, der Hirte, in die Wüste gegangen ist, um irgendein Schaf 
zu fangen, das zu finden war. Viele liefen umher, und er habe sich 
damit begnügt, das erstbeste zu ergreifen oder vielmehr das, das ihm 
zuerst nachgelaufen wäre. So ist der im Gleichnis beschriebene Fall 
nicht geschildert. Es ist vielmehr sein eigenes Schaf, das er sucht, 
und diesem einen geht er entschieden nach. Es ist sein Schaf, das 
verloren ist, ein wohlbekanntes Schaf – nicht nur ihm selbst wohl-
bekannt, sondern auch seinen Freunden und Nachbarn. Denn er 
redet zu diesen wie über ein ihnen völlig bekanntes Schaf, das zu ret-
ten er ausgegangen ist. Jesus weiß alles über seine Erlösten und geht 
bestimmt jeder einzelnen Seele nach.

Wenn ich im Namen des Herrn predige, so freut mich der 
Gedanke, dass ich mit der Gnadenbotschaft zu jedem Einzelnen 
gesandt worden bin. Ich schieße meinen Pfeil nicht auf gut Glück 
ab, denn die göttliche Hand legt sich auf die meine, und der Herr 
gibt ihm die Richtung, sodass kein Pfeil sein Ziel verfehlt und das 
Wort seinen Weg mitten ins Herz findet.

Jesus ruft einzelne Menschen, und sie kommen. Er sagt: »Maria!« 
Und die Antwort ist: »Rabbuni.«

Ich sagte, dass der Mensch im Gleichnis ein bestimmtes Schaf 
suchte und nicht ruhte, bis er es gefunden hatte. So geht auch der 
Herr Jesus auf den Wegen seiner Liebe nicht ins Ungewisse. Er tappt 
nicht blind umher, zu fangen, wen er kann, sondern er sucht und 
errettet das eine irrende Schaf, auf das er seine besondere Aufmerk-
samkeit gerichtet hat. Jesus weiß, was er tun will, und wird es zur 
Ehre des Vaters ausführen.



123

Beachtet, dass der Hirte mit ganzer Hingabe sucht. Er denkt an 
nichts anderes als an sein verlorenes Schaf. Die neunundneunzig 
werden in Sicherheit zurückgelassen.

Wenn wir lesen, dass er sie in der Wüste lässt, so sind wir geneigt, 
an einen dürren Ort zu denken. Das ist hier jedoch nicht gemeint. 
Wüste bedeutet einfach die offene Weide, die Steppe. Er verließ sie 
wohlversorgt, verließ sie, weil er sie verlassen konnte. Augenblick-
lich ist er ganz von dem einen Gedanken hingenommen, dass er das 
Verlorene suchen und erretten muss; daher lässt er die neunund-
neunzig auf der Weide.

»Hirte, der Weg ist voller Felsen.« Es scheint ihn nicht zu küm-
mern, wie der Weg bestellt ist. Sein Herz ist bei seinem verlorenen 
Schaf. »Hirte, es ist schwer, den Berg zu erklimmen!« Er achtet nicht 
auf die Mühe. Seine Sorge verleiht ihm die Füße der Gämse. Er 
späht nach seinem Schaf umher und scheint weder Klippen noch 
Klüfte zu sehen. »Hirte, es ist ein gefährlicher Pfad, auf dem du 
in das dunkle Tal hinabsteigen musst.« Ihm ist es nicht gefährlich. 
Seine einzige Furcht ist, dass sein Schaf verloren geht. Er hat nur 
diese Furcht und kennt keine andere. Er stürzt sich in Gefahren 
und entgeht ihnen nur durch den starken Drang zu retten, der ihn 
immer weiterträgt.

Es ist etwas Großartiges, sich den Herrn Jesus vorzustellen, wie 
sein Herz unbeirrbar auf die Rettung eines Menschen gerichtet ist, 
der ihm in diesem Augenblick als verloren gilt.

Es ist auch ein tätiges Suchen, denn der Hirte sucht das Verlorene, 
bis er es gefunden hat. Er sucht es persönlich. Er sagt nicht zu einem 
seiner Untergebenen: »Eile dem verlorenen Schaf nach und bringe 
es zurück!« Nein, er tut es selbst.

Wenn je eine Seele von der Sünde zur Gnade gebracht wird, so 
ist es nicht das Werk von uns armen Predigern, sondern es geschieht 
durch den Herrn selbst, der seinem eigenen Schaf nachgeht. Es ist 
herrlich, daran zu denken, wie er persönlich dem Sünder nachspürt. 



124

Wenn sie auch in verzweifelter Torheit vor ihm fliehen, werden sie 
doch von ihm verfolgt, verfolgt vom Sohne Gottes, bis er sie findet.

Beachtet das ausdauernde Suchen: »bis er es findet«. Er hält nicht 
ein, bis die Suche erfolgreich ist. Wie lange sollen wir einem ver
lorenen Menschen nachgehen? Nun, bis wir ihn finden; denn das 
ist das Beispiel, das uns der Herr hier gibt. Das Gleichnis sagt nichts 
vom Nichtfinden, und wir können es uns auch nicht vorstellen, dass 
er ein Schaf, das ihm gehört, nicht finden sollte.

O Brüder, es gibt eine große Schar von Schafen, die ihr und ich 
nie finden würden. Wenn aber der Herr Jesus seinen Verlorenen 
nachgeht, so könnt ihr euch darauf verlassen, dass er so geschickt ist, 
so klar sieht und so wirksam auftritt, dass er sie sicherlich zurück-
bringen wird. Einen überwundenen Christus kann ich mir nicht 
vorstellen. Es ist ein persönliches, ausdauerndes und ein erfolg
reiches Suchen; er sucht, bis er es findet. Lasst uns seinen Namen 
dafür loben und preisen.

Bemerkt, dass das Gleichnis eine bestimmte Andeutung gibt, wo es 
davon erzählt, dass der Hirte das Schaf gefunden hat. Sie wird nicht 
so leicht bemerkt. Anscheinend brachte er es nicht in die Herde 
zurück. Ich vermute, dass er es getan hat; aber zunächst hielt er es 
wohl mehr bei sich als bei der Herde. In der nächsten Szene ist der 
Hirte nämlich daheim mit dem Ruf: »Freut euch mit mir, denn ich 
habe mein Schaf gefunden, das verloren war!« Es scheint, dass Jesus 
nicht so sehr für die Gemeinde als für sich selbst einen Menschen 
errettet. Wenn auch die Erretteten in der Herde sind, so liegt die 
größte Freude doch darin, dass das Schaf bei dem Hirten ist.

Dies zeigt auch, wie völlig sich Christus dem Werk, sein Volk zu 
erretten, hingibt. Es gibt bei ihm keine Hindernisse, keine wanken-
den Entschlüsse, die ihn zögern lassen. Wir verwenden wohl einen 
Teil unserer Kräfte auf das Erreichen eines Zieles, Jesus aber bietet 
seine ganze Macht zum Suchen und Seligmachen der Menschen auf.



125

Der ganze Christus sucht nach jedem Sünder, und wenn er ihn 
gefunden hat, gibt er sich diesem einen Menschen so hin, als ob er 
nur diesen zu segnen hätte. Wie bewundert mein Herz diese Hin-
gabe des Herrn in seinem Suchen nach jedem Schaf seiner Herde!

Wenn das Suchen beendet ist, folgt die Errettung. Und wenn 
er es gefunden hat, »legt er es mit Freuden auf seine Schultern«. 
Wie schön stellt das Gleichnis das ganze Heilswerk dar! Einige 
alte Schriftforscher stellen es gern in folgender Weise dar: »In sei-
ner Fleischwerdung kam Jesus zu dem verlorenen Schaf; mit seinem 
Leben fuhr er fort, es zu suchen. In seinem Tod legt er es auf seine 
Achseln; in seiner Auferstehung trug er es auf dem Weg, und in sei-
ner Himmelfahrt brachte er es mit Freuden heim.« Unseres Herrn 
Lebensziel ist es, Menschen zu retten. Sein Leben ist für sein Volk 
da, und mit ihm hängt das ganze Heilswerk zusammen.

Aber nun seht: Der Hirte findet das Schaf und legt es auf seine 
Schultern. Es ist, als ob er das Schaf so, wie er es fand, ohne ein 
Wort des Tadels und ohne Zögern und Bedenken, aufnahm und es 
aus dem Sumpf oder aus den Dornen an einen Ort der Sicherheit 
brachte.

Erinnert ihr euch nicht daran, wie euch der Herr aus dem 
Abgrund des Verderbens erhoben hat, wie er von oben kam, euch 
erlöste und eure Stärke wurde? Ich werde diesen Tag nicht verges-
sen. Welch ein wunderbarer Tag war es, als mich der große Hirte zu 
einem neuen Leben erhob!

Der Herr sagt von Israel: »Ihr habt gesehen, … wie ich euch auf 
Adlers Flügeln getragen habe.«41 Aber es ist ein noch lieblicheres 
Bild, auf den Schultern des Herrn Jesus getragen zu werden.

Er schien zu sagen: »Du bist mein Schaf, darum lege ich dich 
auf meine Schultern.« Er machte seine Ansprüche nicht mit vielen 
Worten geltend, sondern bewies sie vielmehr durch eine Tat. Keiner 

41	 2. Mose 19,4.



126

würde je ein Schaf forttragen, wenn er kein Recht dazu hätte; dann 
wäre er ein Dieb. Der Herr Jesus ist aber der Eigentümer des Scha-
fes. Er hält das Schaf an allen vier Beinen fest, sodass es sich nicht 
rühren kann, und legt es so auf seine eigenen Schultern; denn es 
ist jetzt ganz sein Eigen. Er scheint zu sagen: »Ich bin weit von zu 
Hause entfernt und in einer ermüdenden Wüste, aber ich habe mein 
Schaf gefunden, und diese Hände werden es halten.«

Es sind des Herrn eigene Worte: »Ich gebe ihnen ewiges Leben, 
und sie werden in Ewigkeit nicht umkommen, und niemand wird 
sie aus meiner Hand reißen.« Hände von solcher Macht wie die 
Hände Jesu werden das Gefundene festhalten. Schultern von solcher 
Kraft wie die Schultern Jesu werden das Gefundene sicher heim
tragen. Es wird alles wohl mit dem Schaf, denn es ist ganz und gar 
des Hirten Eigentum, wie es nach dem ewigen Ratschluss des Vaters 
stets sein Eigentum gewesen ist. Erinnerst du dich daran, als der 
Herr Jesus zu dir sprach: »Du bist mein«42?

Noch herablassender ist diese Tat, wenn wir sie von einer anderen 
Seite ansehen. Das Schaf liegt oben, das Gewicht ruht auf dem Hir-
ten. Das Schaf ruht, der Hirte ist der Lastträger. Das Schaf ruht, der 
Hirte arbeitet. »Ich aber bin in eurer Mitte wie der Dienende«43, 
spricht der Herr. »…  sondern sich selbst zu nichts machte und 
Knechtsgestalt annahm, … sich selbst erniedrigte, indem er gehor-
sam wurde bis zum Tod, ja, zum Tod am Kreuz.«44 Am Kreuz trug 
er uns und die Last unserer Sünde. Gelobt sei sein Name! »Der Herr 
hat ihn treffen lassen unser aller Ungerechtigkeit.«45 Und er hat auch 
uns auf ihn gelegt, und er trägt uns. Erinnert euch an die tröstliche 
Schriftstelle: »In seiner Liebe und in seiner Erbarmung hat er sie 
erlöst; und er hob sie empor und trug sie alle Tage der Urzeit.«46 Ein 

42	 Vgl. Jesaja 43,1.
43	 Lukas 22,27.
44	 Philipper 2,7.8.
45	 Jesaja 53,6.
46	 Jesaja 63,9.



127

herzbewegender Gedanke: Der Sohn Gottes wird den Menschen-
kindern dienstbar! Der Schöpfer Himmels und der Erde beugt die 
Schultern, um die Last der Sünder zu tragen.

Mit dieser Tat gab der Hirte dem Schaf Ruhe, das nicht mehr 
weiterkonnte und ermattet war. Welch eine Ruhe gibt uns die 
Gewissheit, dass wir von der ewigen Macht und Gottheit des Herrn 
Jesus Christus getragen werden! Christus trägt uns heute, und wir 
bedürfen keiner eigenen Stärke; weil er uns trägt, ist unsere Schwä-
che kein Hindernis.

Hat nicht der Herr gesagt: »Ich werde heben, und ich werde tra-
gen und erretten«47? Wir werden nicht einmal straucheln, viel weni-
ger ins Verderben fallen. Die Füße des Hirten werden den ganzen 
Weg in Sicherheit zurücklegen. Kein Teil des zurückgelegten Weges 
sollte uns Furcht verursachen, denn der Hirte ist fähig, uns in seine 
Heimat droben zu tragen.

Welch ein schönes Wort steht im fünften Buch Mose: »… dass 
der Herr, dein Gott, dich getragen hat, wie ein Mann seinen Sohn 
trägt, auf dem ganzen Weg, den ihr gezogen seid, bis ihr an diesen 
Ort kamt.«48 Wunderbare Ruhe des Glaubens, dich gänzlich seinen 
Händen und Schultern anzuvertrauen, um dich bis ans Ende halten 
und tragen zu lassen! Lasst uns den Herrn loben und preisen! Der 
Hirte hat nichts anderes auf seinen Schultern als sein Schaf.

Der Herr Jesus scheint keine andere Bürde zu tragen als sein 
Volk. Er bietet zur Errettung seiner Erwählten seine ganze Allmacht 
auf. O die herrliche Gnade unseres treuen Heilandes, der sich zu 
unserer Erlösung hingegeben hat!

»Und wenn er es gefunden hat, legt er es mit Freuden auf seine 
Schultern.« – »Das ist aber eine große Last für dich, Hirte.« Freu-
dig gibt er die Antwort: »Ich freue mich, diese Last auf meine Schul-
tern zu legen.«

47	 Jesaja 46,4.
48	 5. Mose 1,31.



128

Die Mutter sagt nicht, wenn sie ihr verlorenes Kind wieder
gefunden hat, dass es für sie eine schwere Last sei, nein, sie drückt es 
an ihre Brust. Sie denkt nicht daran, wie schwer die Last ist, oh nein, 
es ist ihr eine liebe Last! Sie freut sich, es wieder tragen zu dürfen.

»…  legt er es mit Freuden auf seine Schultern.« Denke an das 
Schriftwort: »Der, die Schande nicht achtend, für die vor ihm lie-
gende Freude das Kreuz erduldete …«49 Ein tiefer Schmerz kam auf 
Jesus Christus, als die Last auf ihn gelegt wurde, aber eine große 
Freude kam bei dem Gedanken in sein Herz, dass wir aus unserem 
verlorenen Zustand errettet werden sollten. Er sagte sich: »Ich habe 
sie auf meine Schultern genommen, und niemand kann sie jetzt ver-
letzen, niemand kann sie jetzt ins Verderben führen. Ich trage ihre 
Sünden, und sie werden nie in die Verdammnis kommen. Die Strafe 
ihrer Schuld ist auf mich gelegt, damit sie nie auf sie gelegt werde. 
Ich trage den gerechten Zorn Gottes, damit sie denselben nie zu tra-
gen haben.«

Seine Liebe zu den Seinen machte jeden Geißelhieb zu einer 
Freude; seine Liebe zu ihnen ließ es ihn ertragen, dass die Nägel 
seine Hände und Füße durchbohrten und sein Herz durch das Ver-
lassensein von Gott geängstigt wurde.

Selbst in dem Ausruf »Eli, Eli, lama sabachthani?«, der die 
ganze Tiefe seines Wehs ausdrückte, sind Perlen der Freude ver
borgen. Kein Jauchzen des Triumphes kann diesem Angstruf gleich
kommen, weil unser Herr sich freute, für die Sünde seiner Erwähl-
ten, für die, die er geliebt hatte, ehe die Welt gegründet war, sogar 
das Verlassensein von Gott zu erdulden. Oh, wir können nicht ein-
mal einen Bruchteil davon verstehen!

Lasst uns versuchen, ein kleines Bild dazu zu finden. Ein Sohn ist 
in der Ferne am Fieber erkrankt; den Eltern wird es durch ein Tele-
gramm mitgeteilt. Die Mutter sagt: »Wir müssen hinreisen und ihn 
pflegen«, und ist ganz unglücklich, bis sie abreisen kann. Der Sohn 

49	 Hebräer 12,2.



129

befindet sich an einem traurigen Ort, aber nun ist ihr dieser Ort der 
teuerste Platz auf der Erde; sie freut sich, die Bequemlichkeiten ihres 
Hauses zu verlassen und aus Liebe zu ihrem Sohn unter Fremden zu 
wohnen. Und es ist ihr eine Freude, sich für ihn aufzuopfern, und 
sie weicht nicht von seinem Krankenlager und will ihren Sohn nicht 
verlassen. Sie wacht bei ihm Tag und Nacht und schläft nur wenig. 
Es war eine große, tiefe, ernste Freude für sie, nur da zu sein, wo sie 
ihrem Sohn dienen konnte.

O Mensch, vergiss es nicht, dass deine Rettung dem Herrn Jesus 
große Freude gemacht hat. Er war immer beim Vater, ewig glückse-
lig, unendlich herrlich, Gott über alles – und dennoch musste er aus 
grenzenloser Liebe herabkommen und an unserer Stelle leiden, um 
uns zur Herrlichkeit und zu Gott zu bringen.

»… legt er es mit Freuden auf seine Schultern.« An diesem Tag 
kannte der Hirte nur eine Freude: Er hatte das Schaf gefunden. Und 
selbst der Druck auf seinen Schultern machte sein Herz leicht, war 
es ihm doch ein Zeichen, dass der Gegenstand seiner Liebe sicher 
ruhte.

Nun geht er damit heim, und seine Freude ist so groß, dass sein 
Herz überfließt. Das Gleichnis erwähnt nichts von seiner Freude 
darüber, dass er wieder zu Hause ist. Nein, die Freude, sein Schaf 
wiedergefunden zu haben, überstrahlt alle anderen Freuden und 
stellt das Licht der Heimat und der Freundschaft in den Schatten. 
Er wendet sich an die Freunde und Nachbarn und fordert sie auf, an 
seiner Freude teilzunehmen. Er ruft: »Freut euch mit mir, denn ich 
habe mein Schaf gefunden, das verloren war«!

Ein Sünder hat Buße getan, und der ganze Himmel muss deshalb 
einen Festtag haben. O Brüder, in dem Herzen Christi ist Freude 
genug über seine Geretteten, um den ganzen Himmel mit Wonne 
zu überfluten. Lasst uns dasselbe tun. Wir sind Freunde, auch wenn 
wir keine Nachbarn sind. Er lässt uns heute kommen. Wir sollen 
unsere Herzen als leere irdene Gefäße bringen, damit er sie mit sei-
ner Freude erfülle und unsere Freude vollkommen werde.



130

Als ich versuchte, über diesen Text nachzudenken, freute ich mich 
mit dem Herrn über das Zurückbringen jedes einzelnen seiner 
Schafe; denn ein jedes vermehrt die Freude im Himmel. Jesus würde 
keine Freude haben, wenn er ein einziges Schaf verlieren würde; es 
sieht so aus, als würde dadurch alles verdorben. Wenn auch nur in 
einem einzigen Fall der Gnadenzweck vereitelt würde, so wäre das 
eine traurige Niederlage für den großen Heiland.

Aber sein Gnadenrat wird ausgeführt werden. »Von der Mühsal 
seiner Seele wird er sich sättigen.«50 Er wird nicht entmutigt werden 
oder erliegen. Er wird den Willen des Vaters hinausführen und den 
vollen Lohn seiner Leiden erhalten. Lasst uns heute fröhlich sein 
und uns mit ihm freuen!

Aber der Text sagt uns, dass mehr Freude über das eine verlorene 
Schaf war als über die neunundneunzig, die nicht abgeirrt waren. 
Wer sind diese Gerechten, die der Buße nicht bedurften?

Nun, man sollte ein Gleichnis nicht so auszulegen versuchen, dass 
es unbedingt auf vier Beinen gehen muss, wenn es nur auf zweien 
gehen sollte. Es mag sein, dass es solche Personen gar nicht gibt; 
und doch ist das Gleichnis genau. Wenn wir alle solche gewesen 
wären, die der Buße nicht bedurft hätten, so würden wir dem Her-
zen Christi nicht so viel Freude gemacht haben wie ein Sünder, der 
Buße tut.

Aber angenommen, wir – ihr und ich – sind gemeint, wir, die wir 
vor langer Zeit Buße getan haben und in gewissem Sinn jetzt der 
Buße nicht bedürfen, weil wir gerecht gemacht sind, so machen wir 
dem Herzen Gottes jetzt nicht so viel Freude wie ein Sünder, wenn 
er sich zu Gott wendet. Nicht, als sei es etwas Gutes, in die Irre zu 
gehen, oder etwas Schlechtes, bewahrt zu bleiben. Ihr versteht es, 
wenn in einer Familie mit sieben Kindern sechs gesund sind und 
eins so ernstlich krank wird, dass es dem Tode nahe ist. Es wird 
wiederhergestellt, sein Leben ist verschont geblieben. Wundert ihr 

50	 Jesaja 53,11.



131

euch, dass es jetzt der ganzen Familie mehr zur Freude gereicht als 
alle anderen, die gesund geblieben sind? Die Freude über das gene-
sene Kind ist größer als über all die anderen, die gar nicht krank 
gewesen sind.

Das beweist natürlich nicht, dass es gut ist, krank zu sein. Kei-
neswegs. Wir reden nur von der Freude über die Wiederherstellung 
von der Krankheit.

Nehmt einen anderen Fall: Du hast einen Sohn, der lange in 
einem fernen Land gewesen ist, und einen anderen Sohn zu Hause. 
Du liebst beide gleich, aber wenn der abwesende Sohn heimkommt, 
so steht er eine Zeit lang doch im Vordergrund deiner Gedanken. 
Ist das nicht ganz natürlich? Die zu Hause sind, machen uns fort-
während Freude; wenn aber durch die Abwesenheit eines Sohnes die 
Freude lange Zeit eingedämmt war, wird sie bei seiner Rückkehr zu 
einer Freudenflut. Dann haben wir einen großen Tag, einen Feier-
tag.

Es gibt bei der Buße und Bekehrung besondere Umstände, die 
die Freude über einen zurückgekehrten Wanderer verursachen. Es 
waren vorher Sorgen da; durch ihr Verschwinden wird die Freude 
nur umso größer. Der Hirte war vorher so sehr von Mitleid für das 
Verlorene erfüllt, dass die Traurigkeit nun unvermeidlich in Freude 
umgeschlagen ist. Er befand sich in einer traurigen Ungewissheit; 
das ist etwas Tötendes und wirkt wie Säure auf die Seele. Die Unge-
wissheit, die die Frage hervorruft: »Wo ist mein Schaf?«, durchbohrt 
das Herz. All die ermüdenden Stunden des Suchens und Nachfor-
schens sind für das Herz schmerzhaft. Wenn diese Ungewissheit 
beendet ist, wandelt sie sich natürlich in Freude.

Ihr wisst natürlich, dass die Freude über einen bußfertigen Sün-
der selbstlos ist. Die ihr durch die Gnade Gottes so viele Jahre bei 
der Herde gehalten wurdet, seid nicht betrübt, dass da über einen 
Sünder, der Buße tut, mehr Freude ist als über euch selbst. Nein, ihr 
sagt euch bestimmt: »Es ist Ursache zur Freude vorhanden. Ich bin 
selbst unter denen, die sich freuen.«



132

Und denke auch daran, dass sich fromme Menschen sehr über 
dich gefreut haben, als du zuerst zu Jesus gekommen bist. Du wirst 
doch nicht wie der ältere Bruder handeln und sagen, dass du an der 
Freude des Vaters nicht teilnehmen willst, sondern du wirst herz-
lich an der Freude teilnehmen, wenn Sünder von der Hölle erret-
tet werden.

Ich möchte schließen, indem ich andeute, wie sich unser gnädiger 
Herr für seine Erlösten ganz hinzugeben scheint. Wie völlig und 
vollkommen ist jeder Gedanke seines Herzens, jede Tat seiner Macht 
auf den bedürftigen, schuldigen, verlorenen Menschen gerichtet! Er 
setzt alles dran, seine Verlorenen zu finden und zu retten. Für die 
Menschen, die an ihn glauben, stellt er seine ganze Macht zur Verfü-
gung. Gepriesen sei sein Name!

Nun lasst unsere Herzen ihm in Liebe entgegenschlagen, der sein 
Leben zu unserer Erlösung hingegeben hat! Lasst uns ihn lieben. 
Wir können ihn zwar nicht in dem Maße lieben, wie er uns geliebt 
hat, aber lasst es uns in derselben Weise tun! Lasst uns ihn von gan-
zem Herzen und von ganzer Seele lieben. Lasst uns die Überzeu-
gung haben, dass wir nichts sind und nichts wissen und nichts lie-
ben als allein Jesus Christus, den Gekreuzigten!

O Sünder, willst du dich nicht dem guten Hirten ausliefern? 
Willst du nicht still stehen, wenn er sich dir naht? Willst du dich 
nicht seiner mächtigen Gnade unterwerfen? Wisse, dass deine Erret-
tung von Sünde und Tod nur durch ihn, durch ihn allein geschehen 
kann! Rufe ihn im Gebet an: »Komm, Herr, ich warte auf dein Heil! 
Errette mich, denn ich vertraue auf dich!« Wenn du so betest, hast 
du das Zeichen der Schafe Christi an dir, denn er hat gesagt: »Die 
Schafe folgen ihm, weil sie seine Stimme kennen.«51 Komm zu ihm, 
denn er kommt zu dir! Blicke auf ihn, denn er blickt auf dich!

51	 Johannes 10,4.



133

Die Annahme  
des Sünders

»Der Vater aber sprach zu seinen Knechten: Bringt schnell  
das beste Gewand her und zieht es ihm an und tut einen Ring an 

seine Hand und Sandalen an seine Füße; und bringt das gemästete 
Kalb her und schlachtet es und lasst uns essen und fröhlich sein«  

(Lukas 15,22-23).

Wir sprechen heute über die Annahme des Sünders, und das ist 
nach unserem Text ein froh machendes Thema, denn es wird in 
Gottes Wort als ein Freudenfest beschrieben, das mit Musik und 
Reigen verbunden ist. Wir reden oft von der Reue über die Sünde, 
die die Bekehrung begleitet, und wir können gar nicht oft genug 
darüber reden. Andererseits dürfen wir aber auch die heiligen und 
besonderen Freuden nicht übersehen, die die Rückkehr eines Men-
schen zu Gott begleiten. Es ist ein weitverbreiteter Irrtum, dass der 
Mensch eine Zeit der Schrecken des Geistes durchzumachen habe, 
ehe er Frieden mit Gott finden könne. In diesem Gleichnis ist 
der Vater entschlossen, diese Zeit abzukürzen. Er unterbricht sei-
nen Sohn mitten in seinem Bekenntnis. Ehe er noch die Bitte aus
sprechen kann, zum Tagelöhner gemacht zu werden, ist seine Trau-
rigkeit in Freude verwandelt. Der Vater ist ihm um den Hals ge
fallen und hat ihn durch seine Umarmung und seinen Kuss zur 
Ruhe gebracht.



134

Es ist nicht nach Gottes Gedanken, dass der Sünder zu lange 
über seine Sünden nachdenken soll. Gott nimmt teil an der Wonne 
des Sünders und freut sich über seine Freude. Es ist Gottes Wille, 
dass der reuige Sünder sofort an Jesus glaubt, sofort völlige Verge-
bung findet und sofort zur Ruhe eingeht.

Wer von euch ohne eine trübe Zeit des Schreckens zu Jesus 
gekommen ist, den bitte ich, nicht zu glauben, seine Bekehrung sei 
zweifelhaft. Sie ist gerade deshalb echt und nicht zweifelhaft, weil 
sie die Zeichen des Evangeliums und nicht des Gesetzes aufweist. 
Die Traurigkeit des Petrus, die in wenigen Tagen in Freude verkehrt 
wurde, ist viel besser als der Schrecken des Judas, der mit Selbst-
mord endete. Die Bekehrungen, von denen in der Heiligen Schrift 
berichtet wird, gingen meistens äußerst schnell vor sich. Das Wort 
am Pfingstfest drang ihnen durchs Herz, und am gleichen Tage wur-
den sie noch getauft und der Gemeinde hinzugetan, weil sie Frieden 
mit Gott durch Jesus Christus gefunden hatten. Paulus wurde, von 
seiner Sünde überführt, niedergeworfen und kam sofort zum Glau-
ben.

Nachdem ich euch vorgestellt habe, dass der reuige Sünder nach 
Gottes Willen sehr schnell zur Freude kommen soll, möchte ich 
jetzt die Freude beschreiben, die dem Sünder durch die Sünden-
vergebung zuteilwird. Diese Freude ist eine dreifache: erstens die 
Freude Gottes über Sünder, zweitens die Freude der Sünder in Gott 
und drittens die Freude der Diener, die sich auch freuten, denn der 
Vater sagte: »Lasst uns essen und fröhlich sein!«

Wie bei dem wiedergefundenen Schaf der Hirte seine Freunde 
und Nachbarn zur Teilnahme herbeiruft, und wie bei dem wieder-
gefundenen Groschen die Frau ihre Nachbarn zur Mitfreude auffor-
dert, so sollen auch in diesem Fall andere an der Freude teilnehmen, 
die hauptsächlich der liebende Vater und der heimgekehrte Sohn 
empfinden.



135

Die Freude Gottes

Es ist immer schwer, über Gott geziemend zu sprechen, wenn wir 
von seinen Gemütsbewegungen zu sprechen haben. Ich bitte des-
halb besonders um die Leitung des Heiligen Geistes, wenn ich etwas 
darüber sage. Wir sind in der Vorstellung erzogen worden, dass Gott 
über Gemütsbewegungen – ob Sorgen oder Vergnügen – erhaben 
ist. Es ist zum Beispiel stets als eine selbstverständliche Sache an
gesehen worden, dass Gott nicht leiden kann. Ist das wirklich so 
gewiss? Kann er nicht irgendetwas tun oder ertragen, was er will? 
Was bedeutet die Aussage der Heiligen Schrift, dass die Sünde der 
Menschheit vor der Flut Gott dahin brachte, dass er es bereute, 
Menschen geschaffen zu haben? »Und es schmerzte ihn in sein Herz 
hinein.«52 Oder hat es keine Bedeutung, wenn es heißt: »Und eine 
Zeit von etwa vierzig Jahren ertrug er sie in der Wüste«53?

Es ist uns doch auch verboten, den Heiligen Geist zu betrüben. 
Steht nicht geschrieben, dass Gott von gottlosen Menschen betrübt 
wurde? Gott kann also betrübt werden; und diese Schriftstellen kön-
nen nicht ganz bedeutungslos sein. Ich freue mich jedenfalls, dass 
ich einen lebendigen Gott anbeten darf, der sich grämt und sich 
freut. Welch eine furchtbare Vorstellung wäre es, wenn wir anneh-
men müssten, dass Gott ohne Sorgen um uns im Himmel sitzt, weil 
er unfähig dazu ist und gar kein Interesse an uns hat. Wenn wir 
uns Gott als gänzlich unfähig zu irgendeiner Gemütsbewegung vor-
stellen, dann ehrt das Gott meiner Meinung nach nicht, sondern 
erniedrigt ihn vielmehr. Denn dann hätte er Ähnlichkeit mit den 
Göttern von Holz und Stein, die ihren Anbetern keine Teilnahme 
zeigen können.

Nein, Gott ist nicht gefühllos. Er ist der lebendige Gott, und 
alles, was mit einem reinen, vollkommenen, heiligen Leben verbun-

52	 1. Mose 6,6.
53	 Apostelgeschichte 13,18 (Elberfelder Bibel 2006; Witten: SCM R.  Brockhaus, und Dillenburg: 

Christliche Verlagsgesellschaft).



136

den ist, ist in ihm zu finden. Jedoch dürfen wir von ihm nur vor-
sichtig und in heiliger Scheu sprechen. Wir sind nach dem Bilde 
Gottes geschaffen, und das beste Bild Gottes war ohne Zweifel der 
Mensch, als er aus seines Schöpfers Hand hervorging. Aber selbst in 
seiner Vollkommenheit war der Mensch nur ein sehr schwaches Bild 
von Gott. Jetzt, da der Mensch gesündigt hat, ist dieses Bild völlig 
befleckt und verwischt. Das Endliche kann nicht völlig den Unend-
lichen widerspiegeln, und die großartigen, herrlichen Eigenschaften 
Gottes können nie seinen Geschöpfen mitgeteilt werden; sie werden 
auf ewig Gott allein gehören.

Gott wird wiederholt als einer dargestellt, der Freude zeigt. Mose 
erklärt dem sündigen Volk Israel, dass sich der Herr über sie freuen 
würde, wenn sie sich bekehrten und der Stimme des Herrn gehorch-
ten, so wie er sich über ihre Väter gefreut habe. An einer anderen 
Stelle heißt es, dass Gott Wohlgefallen an seinen Werken habe. 
Warum sollten wir also daran zweifeln? Viele Schriftstellen sprechen 
sehr ausdrucksvoll von der Freude Gottes über sein Volk. Zephanja 
sagt es mit starker Betonung: »Er freut sich über dich mit Wonne, 
… frohlockt über dich mit Jubel.«54

Unser Gott ist immer glückselig; wir können ihn uns nicht 
anders vorstellen als glückselig. Und doch finden wir in der Hei-
ligen Schrift, dass Gott bei besonderen Gelegenheiten auch beson-
dere Freude zeigt. Ich glaube nicht, dass es nur ein Gleichnis ist, 
sondern eine wirkliche Tatsache, dass sich der Herr über umkeh-
rende, reuige Sünder freut.

Jedes Wesen zeigt seine Freude gemäß seiner Art. So ist es auch 
bei den Menschen. Wenn die alten Römer einen Triumph feiern 
wollten, weil ein siegreicher General aus Afrika, Griechenland oder 
Asien mit großer Beute zurückgekehrt war, dann drückten sie ihre 
wilde Freude aus. Im Kolosseum versammelten sich die Menschen-

54	 Zephanja 3,17.



137

mengen aus Rom, um zu sehen, wie nicht nur Tiere, sondern auch 
Menschen hingeschlachtet wurden. Durch Zerstörungslust drück-
ten sie die Freude ihrer grausamen Herzen aus.

Oder sehen wir uns den genusssüchtigen Menschen an. Er hat 
ein günstiges Geschäft abgeschlossen, oder ein freudiges Wiederse-
hen hat ihn heiter gestimmt. Was tut er, um seine Freude zum Aus-
druck zu bringen? Beugt er seine Knie in Dankbarkeit vor Gott, 
oder stimmt er ein Loblied an? Nein! Er veranstaltet ein Trinkgelage. 
Wenn seine Genossen dann vom Wein betrunken sind, hat seine 
Freude ihren Ausdruck gefunden.

Die sinnlichen Menschen drücken ihre Freude durch Sinnlich-
keit aus  –  Gott, dessen Name hochgelobt und dessen Wesen die 
Liebe ist, drückt seine Freude durch Barmherzigkeit, Güte und 
Gnade aus. Die Freude des Vaters zeigt sich in dem vorliegenden 
Gleichnis in der versöhnenden Vergebung, in dem Kuss der Liebe, 
in der Gabe des besten Gewandes, des Ringes und der Sandalen und 
in dem Freudenfest, das das ganze Haus mit Fröhlichkeit erfüllt. 
Jeder drückt seine Freude seiner Natur gemäß aus. Die unendliche 
Liebe offenbart ihre Freude daher in Werken der Liebe.

Der Ausdruck der Freude Gottes und seine Gabe an uns sind 
unvergleichlich. Und doch besteht zwischen der Art, wie Gott seine 
Freude ausdrückt, und der Art, wie wir Menschen das tun, eine 
Ähnlichkeit. Es ist daher wichtig, das zu beachten. Wie geben wir 
gewöhnlich unserer Freude Ausdruck? Wir tun es oft durch einen 
Liebesbeweis. Die Freude wird auch durch Gastfreundschaft ausge-
drückt. Zur Weihnachtszeit, zum Hochzeitsfest oder in der Ernte 
drücken die Menschen ihre Freude gewöhnlich durch Geschenke 
aus. So zeigt der Vater in diesem wunderbaren Gleichnis den äußers-
ten Großmut und belehrt uns über seine grenzenlose Freigebigkeit 
gegen den reuigen Sünder dadurch, dass er ihn selbst bewirtet.

Das beste Gewand, der Ring, die Sandalen und das Wort: »Lasst 
uns essen und fröhlich sein« – alles das zeigt, dass Gott erfreut ist; 
und das Fest der Gnade ist das Festmahl des Herrn. So unüber-



138

troffen sind die Gaben seiner gnädigen Hand, dass die Empfänger 
seiner Gunstbezeugungen erstaunt ausrufen: »Niemand ist wie der 
Herr, unser Gott!«

Liebe Freunde, denkt doch bitte eine Weile über die Freigebig-
keit des Herrn gegen umkehrende Sünder nach. Er tilgt ihre Sünde 
wie eine Wolke und ihre Übertretungen wie den Nebel. Er macht 
sie gerecht durch Jesus Christus, gibt ihnen den Heiligen Geist, er
neuert, tröstet und erleuchtet sie; reinigt, stärkt, führt und beschützt 
sie; gibt ihnen aus seiner Fülle und macht ihren Mund fröhlich und 
krönt sie mit Gnade und Barmherzigkeit. Ich sehe in der Großmut 
Gottes, mit der er den umkehrenden Sünder annimmt, einen star-
ken Beweis dafür, dass sich sein Innerstes über die Errettung von 
Menschen freut.

Wir lesen hier im Gleichnis: »Bringt schnell das beste Gewand her.« 
Dadurch wird doch angedeutet, dass es für diese Gelegenheit auf-
bewahrt gewesen war. Für das Festmahl ist Fleisch nötig. Ein Kalb 
muss aber geschlachtet werden. Welches soll es sein? Irgendeins aus 
der Herde? Nein, das gemästete Kalb, das gut gefüttert und gerade 
für dieses Fest aufbewahrt worden ist.

Liebe Freunde, wenn Gott einen Sünder begnadigt, zeigt er seine 
Freude dadurch, dass er ihm seine Gnadengaben gibt. Er gibt dem 
Sünder das Allerbeste, was er hat: Er gibt ihm Jesus Christus und 
den Heiligen Geist.

Ich wünschte von Herzen, dass die Sünder kämen und die Gast-
freundschaft Gottes auf die Probe stellten. Sie würden seine Tafel 
reich beladen finden. Wenn sie nur kommen wollten, so würden 
sich selbst die unter ihnen verwundern, die sehr viel erwartet haben.

Wir zeigen unsere Freude auch dadurch, dass wir unsere Gedanken 
auf den Gegenstand der Freude richten. Wenn jemand von Freude 
erfüllt ist, vergisst er alles andere und gibt sich dieser Freude ganz 
hin. Als David die Bundeslade holte, war er so freudig, dass er vor 



139

dem Herrn tanzte. Er legte seine Staatskleider ab und dachte so 
wenig an seine Würde, dass Michal ihn verspottete. Er war so von 
der Freude erfasst, dass er jede Rücksicht auf seine Stellung vergaß.

Achtet in dem Gleichnis darauf, dass der Vater sagt: »Bringt 
schnell das beste Gewand her und zieht es ihm an und tut einen 
Ring an seine Hand und Sandalen an seine Füße; und bringt das 
gemästete Kalb her und schlachtet es und lasst uns essen und fröh-
lich sein; denn dieser mein Sohn war tot und ist wieder lebendig 
geworden, war verloren und ist gefunden worden.«

Der Vater hat nur Augen für den Sohn; das ganze Haus muss sich 
danach richten. An nichts anderes wird gedacht als an den lange ver-
loren gewesenen Sohn. Er ist die Hauptperson in der Garderobe, im 
Juwelenzimmer, auf dem Hof, in der Küche und im Speisesaal. Dass 
der verlorene und tote Sohn lebt und wiedergefunden ist, nimmt 
des Vaters Herz ganz in Anspruch.

Es ist wunderbar, wie Gott alle seine Gedanken auf dich rich-
tet nach seiner Verheißung: »So werde ich über sie wachen, um zu 
bauen und zu pflanzen, spricht der Herr.«55 Der Herr denkt an die 
Armen und Bedürftigen; sein Auge blickt auf sie, und seine Ohren 
hören auf ihr Schreien. Er denkt an jeden reumütigen Sünder, als sei 
er das einzige Wesen im ganzen Weltall. Er möchte ihn heimbringen. 
Für ihn werden die Evangelisten ausgebildet, damit sie wissen, wie 
sie sein Herz erreichen können. Für ihn wird ihnen die Gabe des 
Heiligen Geistes gegeben, damit sie mächtig auf sein Gewissen ein-
wirken können. Ja, für ihn bittet Gottes Sohn, der einst am Kreuz 
blutete und nun auf dem Himmelsthron sitzt.

Ich sah einmal in Amsterdam beim Diamantschleifen zu. Ich 
sah mächtige Maschinen mit großen Rädern in Betrieb. Alle Kraft 
wurde auf einen kleinen Stein verwandt, der nicht größer als der 
Nagel meines kleinen Fingers war. Alle diese Maschinen wurden für 
den kleinen Stein eingesetzt, weil er so kostbar war!

55	 Jeremia 31,28.



140

So sehe ich auch euch arme, unglückliche Sünder, die ihr euch 
gegen Gott empört habt, wie ihr zum Hause des Vaters umkehrt. 
Das Weltall ist voller Räder, und alle Räder arbeiten für euer Bestes; 
sie werden eingesetzt, um Juwelen aus euch zu machen, damit ihr 
einmal in der Krone des Erlösers glänzen sollt.

Gott bricht die ewige Stille und ruft: »Mein Sohn ist gefunden!«
Als ein Forscher der Natur ein Geheimnis entlockt hatte, lief er 

durch die Straßen und schrie: »Ich habe es gefunden! Ich habe es 
gefunden!« Genauso bleibt der Vater bei dem Wort: »Mein Sohn 
war tot und ist wieder lebendig geworden, war verloren und ist 
gefunden worden.« Die ganze Heilige Schrift zielt auf die Umkehr 
des Verlorenen. Dafür verlässt der Erlöser die Herrlichkeit, dafür 
fegt die Gemeinde ihr Haus und zündet ihr Licht an. Wenn das 
Werk gelungen ist, tritt alle andere Freude vor der unendlichen 
Freude des Herrn zurück, wenn er seine Erlösten auffordert, an sei-
ner Freude teilzunehmen, indem er sagt: »Geh ein in die Freude dei-
nes Herrn!«56

Wir zeigen unsere Freude auch durch eine heitere Gemütsbewe-
gung. Ich habe David schon angeführt. Es war auch bei ihm so: Er 
tanzte vor der Bundeslade. Ich könnte mir David nicht vorstellen, 
wie er langsam vor der Bundeslade hergeht oder wie ein Trauernder 
bei einer Beerdigung kriechend nachfolgt.

Wenn jemand freudig erregt ist, zeigt er es gewiss durch den 
Schwung in seinen Bewegungen. Horcht auf den Vater. Er sagt: 
»Bringt schnell das beste Gewand her und zieht es ihm an und tut 
einen Ring an seine Hand und Sandalen an seine Füße; und bringt 
das gemästete Kalb her und schlachtet es und lasst uns essen und 
fröhlich sein!« Ohne Zögern spricht er einen Satz nach dem andern 
aus. Es gibt keine Pause zwischen den Befehlen. Hätte er nicht 
sagen können: »Bringt das beste Gewand hervor und zieht es ihm 

56	 Vgl. Matthäus 25,21.23.



141

an. Dann wollen wir uns daran machen und ihn für den nächsten 
Schritt vorbereiten. Nach einer Stunde oder morgen wollen wir ihm 
einen Ring an den Finger stecken, und dann werden wir auch noch 
Sandalen für ihn finden. Im Augenblick ist es vielleicht gut, wenn 
er noch keine Sandalen hat, denn wenn er Sandalen hätte, würde er 
vielleicht wieder fortlaufen. Wenn wir dann sehen, dass seine Reue 
echt ist, werden wir ein Festmahl für ihn zurichten«? Nein, nein, des 
Vaters Herz ist froh gestimmt. Er muss seinen Sohn sofort segnen, 
ihn mit seiner Gunst überhäufen und mit den Zeichen seiner Liebe 
überschütten.

Wenn Gott einen Sünder annimmt, läuft er ihm gleichsam ent-
gegen, fällt ihm um den Hals, küsst ihn, vergibt ihm, rechtfertigt 
ihn, heiligt ihn, macht ihn zu seinem Kind, öffnet ihm die Schätze 
seiner Gnade – und das alles in schneller Aufeinanderfolge. In weni-
gen Minuten ist der umkehrende Sünder von der Sünde gereinigt, 
bekleidet, geschmückt und zum Dienst beschuht.

Der sterbende Heiland sagte zum Schächer: »Heute wirst du mit 
mir im Paradies sein.«57 Er wollte ihn nicht in seinen Schmerzen am 
Kreuz schmachten lassen, sondern ihn in zwei oder drei Stunden ins 
Paradies bringen. Liebe und Freude sind stets schnell in ihrem Han-
deln. Gott ist langsam zum Zorn, aber er ist schnell in seiner Gnade, 
die wie ein Strom alles überflutet.

Die Freude des Vaters kam offen zum Ausdruck. Es ist einem 
vergnügten Menschen schwer zu schweigen. Wenn man sehr glück-
lich ist, muss man es jemandem erzählen. So macht es hier auch der 
Vater. Er spricht seine Freude aus, und der Ausdruck ist sehr ein-
fach: »Dieser mein Sohn war tot und ist wieder lebendig geworden, 
war verloren und ist gefunden worden.«

Bei aller Einfachheit ist das wahre Poesie. Die Poesie der Hebräer 
bestand in der Wiederholung des Sinnes oder eines Teiles der Worte. 
Hier sind zwei Reihen, die sich verbinden und einen Vers in der 

57	 Lukas 23,43.



142

hebräischen Poesie bilden. Der Vater hätte doch damit zufrieden 
sein können zu sagen: »Mein Sohn war tot und ist wieder lebendig 
geworden.« Nein, die Tatsache ist so überwältigend, dass er sie wie-
derholen muss: »Er war verloren und ist gefunden worden.«

Wenn wir angenehm berührt worden sind, lassen wir unsere Freude 
hören. Wir können nicht anders. So freut sich Gott über den Sün-
der und teilt seine Freude in der Heiligen Schrift in verschiedenen 
Bildern mit. Obgleich diese Schriftstellen einfach im Stil sind, ent-
halten sie doch echte Poesie. Die Sänger der Bibel stehen im ersten 
Rang unter den Söhnen des Gesanges. Gott selbst lässt sich herab, 
die Poesie zu benutzen, um seine Freude auszudrücken, weil die 
Prosa zu kalt und ruhig ist. Höre, wie Gott es wiedergibt: »Wie der 
Bräutigam sich an der Braut erfreut, so wird dein Gott sich an dir 
erfreuen.«58

Gott hätte uns über seine Freude im Dunkeln lassen können. Es 
hätte uns kurz mitgeteilt werden können, dass Gott Sünder errettet, 
und wir hätten nicht gewusst, dass Gott auch Freude daran findet. 
Aber die Freude Gottes war zu groß; sie durfte nicht verborgen blei-
ben. Der große Gott konnte sich nicht zurückhalten; er musste es 
dem Weltall mitteilen, welche Freude ihm die Ausübung der Gnade 
macht.

So, meine Freunde, habe ich in Schwachheit von der Freude Got-
tes gesprochen, und ich möchte euch auch noch darauf aufmerksam 
machen, dass an dieser Freude jede andere Eigenschaft Gottes ihren 
Anteil hat, wie wir es in unserem Gleichnis sehen: Herablassende 
Gnade lief dem Sohn entgegen, die Liebe fiel ihm um den Hals, die 
Gnade küsste ihn, die Weisheit kleidete ihn, die Treue gab ihm den 
Ring, der Friede gab ihm die Sandalen an die Füße, die Weisheit 
besorgte das Fest, und die Macht bereitete es.

58	 Jesaja 62,5.



143

Keine Eigenschaft Gottes richtet sich gegen die Vergebung von 
Sünden und gegen die Errettung von Sündern. Seine Kraft stärkt den 
Schwachen, seine Barmherzigkeit verbindet den Verwundeten. Seine 
Gerechtigkeit blickt freundlich lächelnd auf den gerechtfertigten 
Sünder, denn sie ist durch das versöhnende Blut Jesu befriedigt. 
Seine Treue legt Hand an, damit die Gnadenverheißung erfüllt 
werde. Seine Unveränderlichkeit bestätigt, was getan worden ist, und 
seine Allwissenheit sorgt dafür, dass nichts ungetan bleibt. Die ganze 
Gottheit ist in Tätigkeit, um einen armen Wurm des Staubes in 
einen neuen Stand zu erheben und ihn zu einem Erben Gottes und 
Miterben Christi zu machen. Die Freude Gottes nimmt sein gan-
zes Wesen in Anspruch, sodass wir wohl sagen können: »Preise den 
Herrn, meine Seele, und all mein Inneres seinen heiligen Namen!«59 
Denn alles, was in ihm ist, ist tätig, seine Heiligen zu segnen.

Diese Freude des Herrn sollte jedem Sünder großes Vertrauen 
verleihen, durch Jesus Christus zu Gott zu kommen. Für den Sün-
der bedeutet es große Freude, errettet zu werden, und für Gott, zu 
erretten. Wenn du den Wunsch hast zu sagen: »Ich habe gesündigt!«, 
so möchte er dir sagen, dass deine Sünden vergeben sind. Wenn du 
dich danach sehnst, Kind in seinem Haus zu sein, so ist die Tür 
offen, und er selbst wartet auf dich. Komm, und sei willkommen! 
Komm, und sei willkommen, und säume nicht länger!

Die Freude des Sünders

Der Sohn freute sich. Er drückte es nicht in Worten aus, aber er 
fühlte es umso mehr. Zuweilen wird uns die Unfähigkeit, unsere 
Gemütsbewegung zu äußern, sehr deutlich, aber auch sehr peinlich 
bewusst. Das war der Fall beim verlorenen Sohn. Das Herz des Soh-
nes war zu voll, um sich in Worten aussprechen zu können, aber 

59	 Psalm 103,1.



144

er hatte sprechende Augen, als er seinen lieben Vater anblickte. Als 
sie ihm das Gewand und die Sandalen anzogen und den Ring an 
den Finger steckten, war er zu erstaunt, um sprechen zu können. Er 
weinte heftig; aber die Tränen waren keine Tränen des Kummers, es 
waren Tränen der Freude und des Glücks.

Was glaubt ihr, was den Sohn so freudig stimmte? Es war seines 
Vaters Liebe, seines Vaters Vergebung, die Wiederherstellung seiner 
früheren Stellung beim Vater. Das war der Punkt. Da diente jede 
Gabe des Vaters als ein Zeichen dieser Liebe und machte die Freude 
überfließend. Das Gewand, das ihm angezogen wurde, war das 
Gewand eines Sohnes, eines geliebten und angenommenen Sohnes.

Habt ihr beachtet, wie das Gewand zu seinem Bekenntnis passte? 
Die Sätze verbanden sich so: »Vater, ich habe gesündigt!« – »Bringt 
schnell das beste Gewand her.« Bedecke alle seine Sünden mit 
Christi Gerechtigkeit; nimm seine Sünden weg, und rechne ihm die 
Gerechtigkeit des Herrn Jesus Christus zu.

Das Gewand passte auch für seine Verhältnisse. Er kam in Lum-
pen, darum »bringt schnell das beste Gewand her und ziehet es ihm 
an« – dann werdet ihr nichts mehr von seinen Lumpen sehen.

Es war auch notwendig, dass er so bekleidet wurde, denn das war 
das Zeichen seiner Wiederherstellung. Da er wieder in die Rechte 
eines Sohnes eingesetzt wurde, sollte er nicht in zerrissenen Kleidern 
gehen, sondern ein Gewand tragen, das zu seiner Stellung passte. 
Es sollte ja auch ein Fest beginnen; dazu musste er ein festliches 
Gewand tragen. Es wäre nicht angemessen gewesen, sich auf die-
sem Fest in Lumpen zu vergnügen. Zieht ihm das beste Gewand 
an, damit er vorbereitet ist, seinen Platz am Festmahl einzunehmen.

So ist es, wenn der reuige Sünder zu Gott kommt. Er wird nicht 
nur mit dem Mantel der Gerechtigkeit Jesu Christi bedeckt, was die 
Vergangenheit anbetrifft, sondern er wird für zukünftige Segnungen 
vorbereitet, die für die Begnadigten bereit sind. Ja, er wird in einen 
Stand versetzt, sofort der Freude Raum zu geben.



145

Dann bekam er den Ring. Dadurch wurde gezeigt, dass er nun 
als Sohn auch alle Ehren der Verwandtschaft wiedererlangt hatte. 
Der Siegelring verlieh in früheren Zeiten im Osten große Vor-
rechte. In damaliger Zeit unterzeichneten die Menschen nicht mit 
ihrem Namen, sondern siegelten ein Schriftstück mit ihrem Siegel. 
So verlieh ein Ring Vollmacht über das Eigentum dessen, der den 
Ring gegeben hatte. Der Vater gab dem Sohn einen Ring, und wie 
wunderbar beantwortet diese Gabe eine andere Bemerkung seines 
Bekenntnisses! Ich werde die beiden Sätze zusammen lesen: »Ich bin 
nicht mehr wert, dein Sohn zu heißen!« – »Tut einen Ring an seine 
Hand.« Die Gabe trifft genau mit dem Bekenntnis zusammen.

Sie passte auch zu der veränderten Stellung des Sohnes. Die-
selbe Hand, die die Schweine gefüttert hatte, durfte nun einen Ring 
tragen. Er hatte keinen Ring an den Händen, als er am Schweine
trog arbeitete, das kann ich euch versichern. Aber jetzt war er kein 
Schweinehirt mehr, sondern der geehrte Sohn eines reichen Vaters. 
Sklaven tragen keine Ringe. Der Ring bezeichnet die Freiheit des 
Zurückgekehrten von der Sünde und seine Freude über die Vor-
rechte des Vaterhauses.

Liebe Freunde, der Herr will euch froh machen, wenn ihr zu ihm 
kommt, indem er euch das Siegel des Heiligen Geistes aufdrückt, 
das den Wert des göttlichen Erbes bezeichnet. Du sollst ein gewisses 
und ehrendes Zeichen haben, und du sollst wissen, dass alles dein 
ist, es sei das Gegenwärtige oder das Zukünftige. Dieser Ring an dei-
nem Finger wird deine enge Verbindung mit Jesus Christus zeigen. 
Er wird die ewige Liebe offenbaren, die der Vater gegen dich hat, und 
wird das bleibende Pfand für das Wirken des Heiligen Geistes sein.

Dann zogen sie Sandalen an seine Füße. Der Herr und die Söhne 
trugen Sandalen, aber nicht die Diener, sodass dieser Befehl eine 
Antwort auf den letzten Teil des Gebetes des Bittenden war: »Mache 
mich wie einen deiner Tagelöhner!« Aber der Vater sagt: »Nein, son-
dern ziehet ihm Sandalen an die Füße!« Der Begnadigte hat nicht 



146

länger am Sinai zu zittern, sondern er soll zum Berge Zion kommen 
und innige Gemeinschaft mit Gott haben. In dieser Weise wurde 
der verlorene Sohn für den Dienst als Sohn beschuht. Er konnte sei-
nem Vater Wege besorgen oder auf des Vaters Feld arbeiten. Er hatte 
jetzt alles, was er wünschen konnte: das Gewand, das ihn bedeckte, 
den Ring, der ihn schmückte, und die Sandalen, die ihn zum Wan-
del und zur Arbeit bereit machten.

Nun, ihr erweckten und ängstlichen Zuhörer, die ihr ein Verlan-
gen habt, euch Gott zu nahen, ich möchte, dass diese Beschreibung 
der Freude des verlorenen Sohnes euch reizt, sogleich zu kommen. 
Kommt alle, und er wird sagen: »Bringt schnell das beste Gewand 
her!« Kommt alle, die ihr eure natürlichen Gebrechen durch die 
Sünde erkennt; er wird euch mit dem Ring der Schönheit schmü-
cken. Kommt alle, die ihr meint, ihr könntet nicht kommen, denn 
ihr habt blutende und ermattete Füße; er wird euch mit den Sanda-
len seiner Gnade beschuhen. Kommt nur, und ihr werdet eine nie 
geahnte Freude in eurem Herzen erfahren.

Die Freude der Diener

Nun wollen wir uns mit der Freude der Diener beschäftigen. Sie 
sollten fröhlich sein; und sie waren fröhlich, denn die Musik und 
der Reigen, die draußen zu hören waren, mussten von vielen Men-
schen ausgehen, und wer sollte das anders gewesen sein als die Die-
ner, die der Vater beauftragt hatte? Sie aßen, sie tranken, sie mach-
ten Musik und sie tanzten.

Wenn ein Sünder bekehrt wird, haben wir Anteil an der Freude. 
Wir haben zuerst Freude an des Vaters Freude. Sie waren so freudig, 
weil ihr Herr erfreut war. Für gute Diener ist es immer angenehm, 
wenn sie ihren Herrn von großer Freude bewegt sehen. Der Diener, 
der zu dem älteren Bruder hinausging, zeigt durch seine Sprache, 
dass er an der Freude des Herrn teilnahm.



147

Wenn du mit Gott in Übereinstimmung bist, mein lieber Bru-
der, meine liebe Schwester, so wirst und musst du dich mit Gott 
freuen, wenn er dich erleben lässt, dass verlorene Sünder errettet 
werden. Es wird dir mehr wert sein als eine Börse voll Gold oder ein 
Gewinn in deinem Geschäft – ja, nichts in der Welt kann dir mehr 
Freude geben, als wenn du siehst, dass sich einer deiner Brüder oder 
deiner Kinder in Jesus Christus freuen kann.

Eine Mutter sagte es einmal sehr schön und treffend: »Ich erin-
nere mich noch der neuen und besonderen Gefühle, die mich 
bewegten, als mir mein erster Sohn zum ersten Mal ans Herz gelegt 
wurde. Aber als mein Sohn neugeboren, als ›eine neue Kreatur in 
Christus Jesus‹, zu mir kam als mein geistliches Kind, mein Sohn 
im Evangelium, begnadigt, gerechtfertigt, angenommen von Gott, 
auf ewig gerettet – das war eine tiefe Freude, eine unaussprechliche 
Freude! Mein Kind war ein Kind Gottes! Die Gebete, die seiner 
Geburt vorangegangen waren, die seine Kindheit und seine Jugend 
begleitet hatten, waren erhört worden. Mein Sohn war Jesu Eigen-
tum. Die ermüdende Wachsamkeit, die heißen Wünsche, die zit-
ternde Hoffnung – alles war nun zur Ruhe gekommen. Unser erst-
geborener Sohn erkannte sich als des Herrn Eigentum.«

Möchte doch jeder Vater und jede Mutter solche Freude kennen, 
die aus diesem Erlebnis erwächst!

Ich bin gewiss, die Diener freuten sich, dass der Sohn zurückgekehrt 
war, denn gewöhnlich haben selbst schlechte Söhne die Zuneigung 
guter Diener. Wenn junge Männer fortgehen und ihren Vätern gro-
ßen Kummer bereiten, haben die Diener oft ein Interesse für sie. 
Sie pflegen zu sagen: »Johann war sehr rücksichtslos und lustig und 
ärgerte seinen Vater sehr, aber ich möchte den armen Jungen doch 
wieder zurückkehren sehen.«

Oft kommt das bei den alten Dienern vor, die schon im Haus 
waren, als der Knabe geboren wurde. Sie vergessen ihn nie. Ihr wer-
det finden, dass Gottes alte Diener immer erfreut sind, wenn sie 



148

sehen, dass verlorene Kinder umkehren. Sünder, wir lieben euch 
mit all euren Fehlern und eurer Herzenshärte. Wie groß würde 
unsere Freude um euretwillen sein, wenn wir sähen, dass ihr vom 
ewigen Verderben und vom Zorn Gottes, der noch über euch ist, 
befreit werdet und damit zur Freude der Sündenvergebung und der 
Annahme durch Jesus Christus gekommen seid.

Wir sollen uns natürlich um des Sünders willen freuen, aber ich 
denke, die Diener freuten sich am meisten darüber, dass sie Werk-
zeuge in des Vaters Hand waren. Der Vater sagte zu den Dienern: 
»Bringt schnell das beste Gewand her.« Er hätte selbst zur Gar-
derobe gehen, den Schrank aufschließen und das beste Gewand 
herausnehmen können, aber er machte den Dienern das Vergnügen, 
das zu tun. Dann sagte er: »Und zieht es ihm an!«

Wenn uns der Herr die Gnade erweist, das zu tun, dann gibt es 
noch mehr Freude. Wie oft habe ich das beste Gewand hervorge-
bracht und konnte es euch doch nicht anziehen. Ich habe es in die 
Höhe gehalten, seine Vorzüglichkeit beschrieben und es mit euren 
Lumpen verglichen. Ich habe gesagt, wie schön es wäre, wenn ich es 
euch anlegen könnte, aber ich konnte es nicht. Ich war zu schwach 
dazu. Wenn mich aber der himmlische Vater durch seine göttliche 
Gnade und die Kraft des Heiligen Geistes als Werkzeug gebraucht, 
diese Schätze in den Besitz armer Sünder zu bringen, welch eine 
Freude ist das! Ich würde mich freuen, den Ring der Versiegelung 
des Heiligen Geistes und die Sandalen für die Verbreitung des Evan-
geliums des Friedens zu bringen. Denn es ist eine Freude, diese Seg-
nungen zu zeigen, und eine noch größere Freude, sie dem armen, 
umkehrenden Wanderer anzulegen.

Gott sei Dank, dass er seinen Dienern eine solch schöne Aufgabe 
gegeben hat! Ich würde es nicht gewagt haben, von den Dienern zu 
berichten, dass sie dem Verlorenen das Gewand, den Ring und die 
Sandalen angelegt haben; aber da er es selbst gesagt hat, freue ich 
mich, des Heiligen Geistes eigene Sprache zu gebrauchen.



149

Wie schön war der Befehl: »Zieht es ihm an!« Ja, zieht es dem 
armen, zitternden, zerlumpten Sünder an. Zieht es ihm an, obgleich 
er kaum glauben kann, dass solche Gnade möglich ist.

»Zieht es ihm an«? Ja, ihm. »Er, der ein Trunkenbold, ein Flu-
cher, ein Ehebrecher war?« Ja, zieht es ihm an, denn er zeigt Reue.

Welche Freude ist es, wenn wir durch Gottes Auftrag befähigt 
werden, den herrlichen Mantel der göttlichen Gerechtigkeit über 
einen großen Sünder zu werfen! Und den Ring, steckt ihn an seinen 
Finger! Und die Sandalen, zieht sie ihm an! Dass sie für den Sünder 
bestimmt sind, ist der Kern unserer Freude – besonders wenn ein 
solcher Sünder einer unserer Hausgenossen ist.

Es war sehr freundlich von dem Vater, die Liebesarbeit zu teilen. 
Einer zog ihm das Gewand an, ein anderer steckte ihm den Ring an 
den Finger, und ein dritter zog ihm die Sandalen an. Einige mei-
ner Brüder können Jesus Christus in seiner Gerechtigkeit vorzüg-
lich predigen; diese bringen das beste Gewand herbei. Einige haben 
die Gabe, besonders über das Werk des Heiligen Geistes zu predi-
gen; diese bringen den Ring. Andere wieder sind praktische Lehrer; 
sie bringen die Sandalen. Mir persönlich ist es gleich, was ich zu tun 
habe, wenn ich nur daran teilnehmen darf, dem armen Sünder diese 
unvergleichlichen Gnadengaben zu bringen, die der Herr für alle, 
die zu ihm umkehren, bereit hat.

Wie freudig die waren, die beim Ankleiden halfen, kann man 
nicht beschreiben. Während dieser Zeit ging ein anderer Diener 
hinaus und holte das gemästete Kalb, und zwei oder drei waren 
beim Schlachten und Zubereiten beteiligt, während ein anderer das 
Feuer in der Küche betreute und den Bratspieß drehte. Einer deckte 
den Tisch, und ein anderer lief in den Garten und holte Blumen, 
um Kränze für den Festsaal zu binden. Alle waren glücklich, alle 
bereit, an der Musik und dem Reigen teilzunehmen.

Wer zum Besten der Sünder arbeitet, ist immer am freudigsten, 
wenn Sünder errettet werden. Wer für sie betet, wer belehrt, wer 



150

ihnen predigt, wer sie für Jesus gewinnt – jeder soll an ihrer Fröh-
lichkeit teilnehmen.

Nun, liebe Brüder, wird uns erzählt, dass sie »anfingen, fröhlich zu 
sein«; und nach der Beschreibung scheint es, dass sie wirklich fröh-
lich waren, und ich sehe keine Andeutung, dass sie wieder damit 
aufhörten.

Da die Fröhlichkeit grenzenlos zunehmen kann, wenn sie ein-
mal einen Anfang genommen hat, kann niemand wissen, wohin sie 
bis jetzt gekommen sind. Die Heiligen fangen jetzt an, fröhlich zu 
sein, und sie werden nie wieder aufhören, sondern sich immer mehr 
freuen. Auf der Erde ist alle Freude nur der Anfang des Fröhlich-
seins, aber droben im Himmel wird es erst richtig anfangen. Unsere 
Freude auf der Erde ist kaum mehr als der niedrigste Wasserstand 
bei Ebbe, aber im Himmel rauscht die Freude wie eine volle Spring-
flut. Lasst uns heute anfangen, fröhlich zu sein!

Wir können es natürlich nicht, wenn wir nicht mit ganzem Ein-
satz für die Errettung anderer arbeiten. Wenn wir das tun und getan 
haben, lasst uns den Herrn rühmen und preisen und uns mit den 
Gefundenen freuen! Lasst uns das Fest feiern, wie Jesus es gefeiert 
haben will. Ich hoffe, dass keiner der älteren Brüder hier ist, der in 
seinem Zorn nicht hereinkommen will. Lasst uns fortfahren, fröh-
lich zu sein, solange wir leben, weil die Verlorenen gefunden und die 
Toten lebendig gemacht worden sind!

Gott verleihe euch aus diesem Grunde, ohne Ende fröhlich zu 
sein!



151

Jesus wusste,  
was er tun wollte

»Dies sagte er aber, um ihn zu prüfen;  
denn er selbst wusste, was er tun wollte«  

(Johannes 6,6).

Wir lernen aus diesem Text, ehe wir tiefer auf ihn eingehen, dass 
unser Herr stets für alles, was er tut, einen Grund hat. Sogar der 
Grund, weshalb er eine Frage stellt, kann ausfindig gemacht wer-
den, wenn wir ihn auch nicht gleich entdecken können. Wir dürfen 
ganz gewiss sein, dass immer ein Grund vorhanden ist.

Nun, wenn ein Grund da ist für alles, was der Herr Jesus fragt, 
so ist noch viel mehr ein Grund da für alles, was er tut. Wir können 
nicht den Grund der Erwählung sagen, warum dieser Mann erwählt 
ist oder jener. Aber es ist ein Grund da, weil Gott niemals grundlos 
handelt, auch wenn seine Gründe nicht immer offenbar sind. Seine 
Machtvollkommenheit ist absolut, aber niemals absurd. Es ist stets 
eine Ursache da, die eine Rechtfertigung für alles ist, was Gott im 
Reich der Gnade tut.

Bei deinen gegenwärtigen Leiden und Nöten hast du, lieber 
Freund, vielleicht versucht, die Absicht des Allmächtigen herauszu-
buchstabieren, aber ohne Erfolg. Weißt du nicht, dass seine Wege 
unausforschlich sind? Aller Wahrscheinlichkeit nach wirst du dies-
seits der Ewigkeit nicht die Absichten Gottes bei deinem gegen



152

wärtigen Leiden herausfinden; aber dass er eine bestimmte Absicht 
hat, ist gewiss. Wenn du diese Sache wie Gott beurteilen könntest, 
würdest du dich nicht beunruhigen und ebenso handeln, wie Gott 
es tut. Gegenwärtig gehen deine Gedanken in eine ganz andere 
Richtung als Gottes Gedanken, und deshalb irrst du, wenn du ver-
suchst, seine Wege zu messen. Hast du wegen eines Todesfalles oder 
einer Krankheit Hader mit deinem himmlischen Vater, so beende 
ihn sogleich in aller Demut. Unterwirf dich dem Vater und lebe. 
Glaube an deinen Herrn und sei ruhig. Jesus weiß, was er tut, und 
warum er es tut. Für den Verlust deiner Gesundheit ist ein Grund 
da. Für die körperlichen Schmerzen, für die Niedergeschlagenheit 
des Geistes, für den Mangel an Erfolg im Geschäft, sogar für die 
Wunden, die eine grausame Zunge der Verleumdung dir schlagen 
durfte, ist ein Grund vorhanden.

Möglicherweise liegt der Grund in den Worten unseres Tex-
tes: »Dies sagte er aber, um ihn zu prüfen.« Du musst erprobt wer-
den. Gott gibt nicht Glauben oder Liebe oder irgendeine Hoffnung 
ohne die Absicht, sie zu prüfen. Wenn jemand eine Straße macht, 
dann doch deswegen, damit Fahrzeuge darauf fahren können. Als 
die Pfeiler, die jetzt diese Galerien tragen, gegossen wurden, wurden 
sie zu dem Zweck gemacht, ein großes Gewicht zu tragen, und diese 
zwanzig Jahre hindurch haben sie tapfer den Druck ausgehalten. Es 
wäre müßig gewesen, sie zu errichten und kein Gewicht auf sie zu 
legen. Als Gott dich, mein Bruder, stark in dem Herrn machte, da 
beabsichtigte er, jedes Gramm dieser Stärke zu prüfen. Denn das, 
was Gott macht, hat einen Zweck, und er wird es erproben, ob es 
seiner Absicht entspricht.

Ich denke, dass ein jedes Körnlein Glauben im Feuer geprüft 
wird. Alles Gold muss in den Schmelztiegel, um erprobt zu wer-
den. Wenn keine andere Erklärung einer göttlichen Führung 
gefunden werden kann, so mögt ihr immer wieder auf den Glau-
ben zurückkommen, dass er dies sagte und dies tat, um euch zu 
versuchen.



153

Lasst uns nun zu dem Text kommen, der viel Trost enthält. Möge 
uns der Heilige Geist hineinleiten!

Eine Frage an Philippus

Jesus richtet diese Frage mit der Absicht an Philippus, ihn in mehre-
ren Punkten zu prüfen. Er wollte damit seinen Glauben prüfen. Der 
Meister sagt: »Woher sollen wir Brot kaufen, damit diese essen?« 
Was wird Philippus sagen?

Wenn er starken Glauben hat, wird er antworten: »Großer Meis-
ter, es ist nicht nötig, Brot zu kaufen; du bist größer als Mose, und 
bei Mose wurde das Volk in der Wüste mit Manna gespeist. Du 
brauchst nur das Wort zu sprechen, so wird es Brot für die Men-
schenmenge regnen, und alle werden gesättigt werden.«

Hätte Philippus großen Glauben gehabt, so hätte er vielleicht 
geantwortet: »Du bist größer als Elisa. Elisa nahm ein paar Gersten-
brote und Kornähren und speiste damit die Söhne der Propheten. 
Du, Herr, kannst das Gleiche tun.«

Wenn Philippus noch größeren Glauben gehabt hätte, so hätte 
er sagen können: »Herr, ich weiß nicht, wo Brot zu kaufen ist, aber 
es steht geschrieben: ›Der Mensch lebt nicht vom Brot allein.‹ Du 
kannst diese Menschenmenge ohne sichtbares Brot erquicken. Du 
kannst ihren Hunger stillen und sie völlig sättigen, ohne dass sie 
einen einzigen Bissen essen. Sprich du ein Wort, so werden sie 
sogleich erquickt werden.«

Diese Frage wurde also gestellt, um den Glauben des Philippus 
zu erproben. Sie erprobte ihn und erwies ihn als sehr klein, denn er 
begann, seine Pfennige zu zählen: »Eins, zwei, drei, vier …« Nein, 
ich will nicht bis zweihundert zählen, aber das ist es, was Philippus 
tat. Er begann, Pfennige zu zählen, anstatt auf den Allmächtigen zu 
blicken.

Handeltest du ebenso, gläubiger Freund, als du versucht wur-



154

dest? Rechnetest und zähltest du Kupferstücke zusammen, anstatt 
auf den ewigen Gott zu blicken und ihm zu vertrauen? Ich fürchte, 
wenige von uns können sich von diesem Fehler freisprechen, da 
sogar Mose einst in ungläubiges Rechnen verfiel, als Gott dem Volk 
Fleisch geben wollte. Erinnert euch an die Antwort, die Gott sei-
nem ängstlichen Knecht gab: »Ist die Hand des Herrn zu kurz?«60 
Ebenso sollten wir die Treue Gottes sehen. Aber wenn wir ungläu-
big sind, werden wir sie auf eine Weise zu sehen bekommen, die uns 
schmerzlich die Sünde des Misstrauens gegen unseren Herrn emp-
finden lassen wird.

Die Frage sollte ohne Zweifel auch die Liebe des Philippus erproben, 
und er konnte diese Prüfung besser bestehen als die anderen; denn 
er liebte Jesus, obwohl er trägen Herzens war, zu glauben. In vielen 
aufrichtigen Herzen ist mehr ruhige Liebe als tätiger Glaube. Es tut 
mir leid, dass wenig Glaube da ist, aber ich bin doch dankbar, dass 
sich Liebe findet.

Der Heiland schien zu sagen: »Philippus, ich will diese Leute 
speisen. Willst du mir helfen? Wo kaufen wir Brot? Komm her. Wie 
sollen wir die Arbeit ausführen?«

Philippus liebt seinen Meister und ist deshalb durchaus bereit, 
die Sache zu erwägen und wenigstens den Beistand seiner Rechen-
kunst zu gewähren. Er sagt: »Für zweihundert Denare Brote reichen 
nicht für sie aus.«

Sein Meister fragt ihn nicht, was nicht genug sein würde, son-
dern was genug sein würde. Aber Philippus fängt an, die vernei-
nende Frage zu berechnen  –  welche Frage ihr und ich, wie ich 
befürchte, auch oft berechnet haben.

Einem jeden in der Menge auch nur ein wenig zu geben, könnte 
nicht unter zweihundert Denaren getan werden. Damit ist klar, 
dass unsere Hilfsquellen unzureichend sind. Das ist stets eine nie-

60	 4. Mose 11,23.



155

derschlagende Feststellung. Der arme Philippus rechnet zusammen, 
was nicht genug für alle sein würde, und lässt den allgenugsamen 
Herrn aus der Rechnung weg.

Aber selbst in der Berechnung zeigt er seine Liebe zu seinem 
Meister. Wäre er nicht voller Liebe und Achtung gewesen, so hätte 
er gesprochen: »Herr, es ist unnütz, daran zu denken. Wir sind eine 
arme Gesellschaft, uns wird dann und wann ein wenig Geld gege-
ben, und ich weiß nicht genau, wie viel wir haben. Vielleicht weiß 
Judas das; aber ich bin überzeugt, dass nicht genug in dem Beutel 
ist, diese Menge zu speisen, selbst wenn Bäckerläden in der Nähe 
wären, wo wir Brot kaufen könnten.« Aber Philippus antwortet 
nicht so. Nein, dazu hatte er zu viel Ehrfurcht und Liebe zu dem 
Herrn. Es mangelte an Glauben, aber es fehlte nicht an Liebe.

Es wird gut für uns sein, unseren Herrn so sehr zu lieben, dass 
wir niemals von seinen gnädigen Plänen als schwärmerisch sprechen 
oder sie für unmöglich halten.

Die Frage prüfte auch das Mitgefühl des Philippus. Der Herr Jesus 
bewegte dadurch sein Herz, sich um das Volk zu kümmern. Die 
anderen Jünger sprachen: »Entlasse sie, damit sie in die Gehöfte und 
Dörfer ringsumher gehen und sich Brot kaufen.« Jesus nahm viel-
leicht in Philippus ein wenig mehr Mitgefühl wahr als in den ande-
ren und sagte zu ihm: »Woher kaufen wir Brot?«

Er erwies Philippus eine große Ehre, sich mit ihm zu vergesell-
schaften. Aber vielleicht sah er in ihm eine mitfühlende Seele, und 
Christus liebte es, durch mitfühlende Werkzeuge zu wirken. Eins 
stelle ich jedenfalls fest: dass Gott selten einen Mann gebraucht, der 
ein hartes oder kaltes Herz hat. Wärme in uns kann allein Wärme in 
anderen erzeugen. Ein Mann muss die Menschen lieben, sonst kann 
er sie nicht erretten.

Ein Prediger muss den heißen Wunsch haben, dass seine Zuhö-
rer errettet werden, und muss in dieser Sache wie der Herr Jesus füh-
len, sonst wird ihn der Herr nicht gebrauchen. Deshalb suchte unser 



156

Herr das Mitgefühl des Philippus anzuregen. »Komm, Philippus, 
was sollen wir tun? Wo kaufen wir für diese Leute Brot?«

Ich glaube nicht, dass Philippus hier ganz und gar versagte. Er 
hatte nicht so viel Mitgefühl mit seinem Herrn, wie er es hätte 
haben sollen, aber er hatte doch wenigstens etwas.

Lasst uns keinen Mangel haben, weder an Glauben noch an Liebe 
noch an Mitgefühl. Gott gebe, dass wir dies alles reichlich durch die 
Wirksamkeit seines Heiligen Geistes haben. Dann sind wir tauglich, 
seine Mitarbeiter zu sein.

Aber warum richtete der Herr diese Frage an Philippus? Warum wird 
einem von euch eine besondere Frage vorgelegt oder ein eigentüm-
liches Leiden gesandt? Diese Frage wurde dem Philippus gestellt, 
um ihn zu versuchen. Aber warum sollte Philippus versucht werden?

Nun, ich denke, der Heiland sprach zu Philippus, weil dieser aus 
Bethsaida war. Sie waren in der Nähe von Bethsaida, und deshalb 
sprach Jesus zu Philippus: »Woher sollen wir Brot kaufen?« Philip-
pus sollte zunächst an den Ort denken, an dem er wohnte.

Ich möchte, dass Jesus zu einigen von euch spräche: »Was sol-
len wir für Berlin oder Frankfurt tun?«, weil viele von euch Berliner 
oder Frankfurter sind. Ihr gehört zu den vielen Millionen dieser gro-
ßen Städte, und es ist eine ernste Verantwortung, Bürger einer der 
großen Städte zu sein.

Wenn der Herr Jesus einigen Berlin oder Hamburg oder Frank-
furt aufs Herz legt, so wird er es natürlich bei denen tun, die darin 
wohnen, gerade wie er zu Philippus sagte: »Woher sollen wir Brot 
kaufen?« Wenn er jemanden zur Evangelisation eines Dorfes oder 
einer Stadt sucht, so wird es zunächst jemand sein, der entweder 
dort geboren ist oder dort wohnt. Das alte Sprichwort sagt zwar, 
dass des Schuhmachers Frau barfuß geht, und zuweilen sorgt sich 
ein Mann um Leute, die Tausende von Kilometern entfernt woh-
nen, jedoch nicht um sein Haus und seine Nachbarschaft; aber das 
sollte nicht so sein.



157

Hier ist es Philippus, der Mann von Bethsaida, zu dem die Bot-
schaft kommt und an den die Frage gerichtet wird. Das geschah, um 
ihn zu versuchen.

Dir, lieber Bruder, werden Fragen im Blick auf deine Heimat-
stadt gestellt, die dich versuchen.

Es war wahrscheinlich die Aufgabe des Philippus, für die kleine 
Gesellschaft der Zwölf und ihren Führer zu sorgen. Judas war der 
Schatzmeister, und wenn wir uns nicht sehr irren, besorgte Phi-
lippus die Einkäufe. Es war seine Aufgabe, darauf zu sehen, dass 
sie Brot in der Reisetasche hatten, und seine Aufgabe, Vorrat zu 
beschaffen, wenn die Jüngerschar in die Wüste ging.

Auch hier sind Brüder gegenwärtig, deren Aufgabe es ist, für 
Menschenseelen zu sorgen. Wenn der Herr nicht zu anderen spricht: 
»Was sollen wir für Hamburg tun?«, so sagt er es zu uns. Die Frage 
wird uns gestellt, um uns zu versuchen, ob wir für unsere Aufgabe 
tauglich sind oder ob wir eine Stellung eingenommen haben, für die 
wir uns nicht eignen, weil wir kein Herz dafür haben.

Christus fragt uns besonders, aber ich denke, er fragt auch alle 
die, die er zu Priestern und Königen vor Gott gemacht hat: »Woher 
sollen wir Brot kaufen? Wie sollen wir diese große Stadt speisen?« 
Die Frage kommt, um uns zu versuchen, weil wir es sind, auf welche 
diese Last gelegt werden soll.

Vielleicht erging sie an Philippus, weil er in der Gnadenschule 
nicht so weit fortgeschritten war wie einige andere. Philippus 
machte keine weise Bemerkung, als er sprach: »Herr, zeige uns den 
Vater, und es genügt uns.« Denn unser Herr antwortete: »So lange 
Zeit bin ich bei euch, und du hast mich nicht erkannt?«61 Philippus 
war offensichtlich langsam im Lernen. Ich denke nicht, dass er der 
Einfältigste unter den Zwölfen war, aber ich bin gewiss, dass er nicht 
der Einsichtsvollste war. Jakobus, Johannes und Petrus waren die 
ersten drei. Andreas und Thomas folgten hinter ihnen; wahrschein-

61	 Johannes 14,8.9.



158

lich kam Philippus gleich nach diesen. Vielleicht war er Nummer 
sechs, ich weiß es nicht, aber sicherlich wählte ihn der Heiland nicht 
aus den Ersten und nicht aus den Letzten in der Klasse, als er zu ihm 
sprach: »Woher sollen wir Brot kaufen?«

Christen, die noch in den Kinderschuhen stecken, sind so schwach, 
dass sie kaum eine Prüfung ertragen können. Sie bedürfen mehr der 
Ermutigung, als dass man sie auf die Probe stellt; darum werden ihnen 
schwierige Fragen nicht vorgelegt. Andererseits bedürfen reife Chris-
ten nicht so sehr der Prüfung. Die von der mittleren Sorte benötigen 
die Erprobung am ehesten, und sie machen nach meiner Erfahrung 
die große Masse der Soldaten im Heere Gottes aus. Wie viele gibt es, 
die man halb unterrichtet, halb erleuchtet nennen kann! Und diesen 
stellt der Herr die Frage: »Woher sollen wir Brot kaufen?«

Dies sagt er, um sie zu erproben.

Beachtet auch, dass die Frage, welche der Heiland dem Philippus 
stellt, ihrem Zweck entsprach. Sie stellte ihn auf die Probe. Wie sie 
das tat, habe ich euch schon gezeigt. Sie erfüllte ihren Zweck, weil sie 
seine Unfähigkeit offenbarte.

»Woher sollen wir Brot kaufen?« Philippus gibt es auf. Er hat 
von dem, was nicht genügen würde, um jedem auch nur eine kleine 
Erquickung zu geben, eine Berechnung gemacht – und das ist sein 
ganzer Beitrag zu dem Werk. Er hat nicht einmal ein Brot oder 
einen Fisch vorzuzeigen, um damit den Anfang zu machen. Phi-
lippus unterliegt. »O guter Meister«, scheint er zu sagen, »die Leute 
können nicht von uns gespeist werden. Wir können kein Brot kau-
fen – wir, nicht einmal du und ich. Du bist der Herr, du kannst 
große Dinge tun; doch ist mein Glaube nicht stark genug, um zu 
glauben, dass wir für alle diese Tausende von Menschen genügend 
Brot kaufen können!«

So entsprach die Frage ihrem Zweck: Sie versuchte den Glauben 
des Philippus, und sein Glaube erwies sich als sehr schwach, sehr 
schwankend, sehr ungenügend.



159

Ist es gut, dies festzustellen? Ja, Brüder, es ist gut, unsere geist-
liche Armut zu erkennen. Viele von uns haben eine große Portion 
Glauben, wie wir meinen, aber wenn der Herr ihn erproben wollte, 
dann müsste er ihn nicht in das Feuer stellen, um ihn zu schmel-
zen. Es genügte schon, wenn er ihn auf das Feuer setzte; das meiste 
davon würde sofort verdunsten.

Unter den gewöhnlichen Prüfungen verschwindet viel Glaube 
wie der Morgentau, wenn die Sonne darauf scheint. Wie viel Glau-
ben hat ein Mann, wenn er gesund ist! Aber dreht nur einmal die 
Schraube an und lasst ihn leiden. Seht, wie viel von seinem Glau-
ben bleiben wird. Wie viele Menschen haben Glauben, wenn sie ein 
vortreffliches, regelmäßiges Einkommen haben! Aber wenn sie zu 
fragen hätten: »Wo soll die nächste Mahlzeit herkommen?«, hätten 
sie dann Glauben? Ach, sie würden ängstlich und sorgenvoll in die 
Zukunft blicken!

Es ist eine heilsame Sache, wenn uns gezeigt wird, was für 
Schwächlinge wir sind. Denn wenn wir feststellen, dass vieles von 
unserem Glauben nicht echt ist, so treibt uns das an, mehr wah-
ren Glauben zu suchen. Wir rufen dann eher: »Herr, stärke uns den 
Glauben!«

Philippus wurde in seinen Herrn hineingezogen; und es ist etwas 
Großes, wenn wir ganz aus uns selbst hinausgetrieben werden zu 
unserem Herrn hin, sodass wir spüren: »Herr, ich kann es nicht tun, 
aber mich verlangt danach zu sehen, wie du deinen Plan ausführen 
wirst. Ich kann nicht einmal an dich glauben, wie ich glauben sollte, 
wenn du mir nicht Glauben gibst. Ich muss zu dir kommen, schon 
wenn ich nur mehr Glauben haben will. Ganz mit leeren Händen 
muss ich kommen und alles borgen.« Dann erst werden wir voll und 
stark werden.

Ihr werdet den Philippus bald das Brot brechen und die Menge 
speisen sehen, weil Christus seine Hände geleert hat. Bevor er unsere 
Hände nicht leer gemacht hat, kann er sie nicht füllen – sonst könn-
ten wir meinen, dass wir etwas zu dem Vorrat beigetragen hätten.



160

»Dies sagte er aber, um ihn zu prüfen«, ihn seine eigene Schwach-
heit sehen zu lassen. Denn danach sollte er mit des Meisters Kraft 
erfüllt werden.

Diese Frage war notwendig, denn es war von Jesus nicht nur 
beabsichtigt, den Philippus zu versuchen, sondern auch die anderen 
Jünger. Deshalb kamen sie auch zusammen und sprachen über diese 
Sache. Jedenfalls ist hier ein Komitee von zweien: Philippus und 
Andreas. Philippus sprach: »Für zweihundert Denare Brote reichen 
nicht für sie aus, dass jeder ein wenig bekomme.« Und Andreas sagt: 
»Nein, so geht es nicht, aber es ist ein Knabe hier, der hat fünf Gers-
tenbrote und zwei Fische.«

Ich liebe diese brüderliche Beratung williger Menschen und sehe 
gern, wie verschieden sie in ihren Gedanken sind. Philippus ist wil-
lig zu beginnen, wenn er etwas Großes zur Verfügung hat; er muss 
wenigstens für zweihundert Denare Brote sehen, dann ist er bereit, 
darüber nachzudenken. Andreas dagegen ist willig, mit einem klei-
nen Vorrat anzufangen; ein paar Brote und Fische sind für ihn schon 
ein Anfang. Aber er bemerkt: »Aber was ist dies für so viele?«

Wenn die Heiligen zusammen beraten, so helfen sie sich gegen-
seitig, und was der eine nicht wahrnimmt, sieht vielleicht der andere. 
Philippus zählte die unmöglichen Pfennige und konnte darüber die 
möglichen Brote nicht sehen. Aber Andreas konnte etwas sehen, was 
Philippus übersah. Er sah den Knaben mit jenem Korb, der voll 
Brot und Fisch war. Es war nicht viel; Andreas hatte nicht Glauben 
genug, Speise für Tausende in diesem kleinen Korb zu sehen, aber 
dennoch sah er, was er sah, und sagte es dem Meister. So machen 
sie einen Anfang durch eine gemeinsame Beratung. Vielleicht wür-
den wir auch einen Anlauf nehmen, wenn wir miteinander berieten.

Ganz recht, Philippus, es freut mich, dass du dich ausgesprochen 
und die Schwierigkeiten der Aufgabe gezeigt hast.

Und dann höre ich gern, wenn Andreas sagt: »Es ist eine sehr 
schwierige Aufgabe, aber wir müssen doch tun, was wir können; 
und da wir diese fünf Brote und zwei Fische haben, so müssen wir 



161

sie wenigstens vor den Herrn bringen und es ihm überlassen, was zu 
tun ist.« All dies ist besser, als die Frage ganz und gar zu vermeiden 
und die Menge verhungern zu lassen.

Alle Fähigkeiten des Philippus wurden geübt. Christus prüfte 
seine Rechenkunst, prüfte seine Sehkraft, prüfte seinen Sinn und 
Geist und bereitete ihn vor, hinzugehen und bei der Riesenmahlzeit 
zu helfen, die folgte.

Ein Mensch tut eine Sache nie gut, wenn er nicht darüber nach-
gedacht hat. Und wenn Philippus nicht darüber nachgedacht hätte, 
wie diese Menge zu speisen sei, dann wäre er nicht geeignet gewesen, 
für die Speisung ausgesucht zu werden.

Dieses Nachdenken bereitete ihn auch darauf vor, seinen Meis-
ter nach der Speisung anzubeten. Als das Mahl vorüber war, wird 
er sich gesagt haben: »Der Meister fragte mich, wie es zu tun sei, 
aber ich konnte es ihm nicht sagen, und jetzt soll und muss er alle 
Ehre haben, obwohl ich mit dabei helfen durfte. Er vervielfältigte 
die Fische und vermehrte die Brote. Mein armseliger Glaube kann 
sich keine Ehre beilegen. Christus tat es, und er tat es ganz.«

Vielleicht kommt dir, mein Bruder, im Blick auf das Werk Got-
tes eine Frage: Wie kann es getan werden? Wie kann unser Land 
evangelisiert werden? Wie können die Massen erreicht werden? Wie 
kann die Welt dahin gebracht werden, das Evangelium zu hören?

Wie immer die dir vorgelegte Frage lautet – es ist eine Frage, die 
zu dem Zweck gestellt ist, dir gutzutun und dich dahin zu bringen, 
den Herrn umso mehr zu erheben, wenn sein Gnadenwunder getan 
ist.

Für den Herrn bestand keine Frage – er »wusste«

Lasst uns diese Worte nehmen und sie einen Augenblick zerlegen. 
Er weiß immer. »Ach«, sagt einer, »ich weiß gar nicht, was ich tun 
soll.«



162

Lieber Freund, du hast doch um Rat gefragt, nicht wahr? Das 
ist ein vortreffliches Mittel, dich verwirrt zu machen. Ich höre dich 
in Verzweiflung ausrufen: »Ich weiß nicht. Ich bin zu jedermann 
gegangen, aber ich weiß nicht, was ich tun soll.«

Das ist unser chronischer Zustand, wenn wir unseren eigenen 
armen Kopf über etwas zerbrechen. Jesus wusste, was er tun wollte. 
Das ist ein großer Trost: Jesus weiß. Er weiß stets alles. Er wusste, 
wie viele Leute da waren. Er wusste, wie viel Brot dazu gehörte. Er 
wusste, wie viel Fische er gebrauchen würde und wie er die Menge 
speisen wollte und wie er sie alle erquickt hinwegsenden würde. Er 
wusste alles, ehe es geschah.

Versuchter Bruder, Jesus kennt die Lage, in der du dich befin-
dest, und weiß, wie er dich hindurchbringen will. Denke nicht, 
dass du ihn über irgendetwas benachrichtigen müsstest. »Denn euer 
Vater weiß, was ihr nötig habt, ehe ihr ihn bittet.«62 Das Gebet soll 
nicht dazu dienen, den Herrn von irgendetwas in Kenntnis zu set-
zen. Die Frage wird euch nicht gestellt, damit ihr ihn belehrt, son-
dern damit er euch belehrt. Er machte den Himmel und die Erde 
ohne euch. Mit wem beratschlagte er sich? Wer unterwies ihn? Und 
er wird euch durch euer jetziges Leid hindurchbringen, ohne dass er 
es nötig hat, eure armselige Weisheit seinem unbeschränkten Wis-
sen hinzuzufügen. Er weiß!

Jesus wusste, was er tun wollte. Er beabsichtigte, etwas zu tun; er war 
ganz bereit, es zu tun, und er wusste, was er tun wollte. Wir bringen 
uns in Verlegenheit, indem wir sagen: »Es muss etwas getan werden, 
aber ich weiß nicht, wer es tun soll.« Der Herr wusste, dass etwas 
getan werden musste, und er wusste, dass er selbst es tun wollte. Er 
hatte keine Eile. Unser treuer Herr hat Zeit, weil er immer pünkt-
lich ist; unpünktliche Leute sind immer in Eile, aber er, der sich nie 

62	 Matthäus 6,8.



163

verspätet, eilt nie. Er tut alles ruhig und gelassen, weil er weiß, was 
er tun will.

Jesus weiß, lieber Freund, nicht nur das, was du tun willst, son-
dern was er tun will. Das ist der Punkt, und er beabsichtigt, etwas 
Großes für dich zu tun, um dir zu helfen. Er beabsichtigt auch, 
unsere Stadt und unser Volk dazu zu bringen, dass sie seine Bot-
schaft hören. Er will, dass sich jedes Knie vor ihm beugen und dass 
die ganze Erde seiner Herrlichkeit voll werden soll. Er weiß immer, 
was er tun will.

Er wusste außerdem, wie er es tun wollte. Er wusste genau die 
Art und Weise, in der er verfahren wollte. Er bemerkte lange, ehe 
Andreas es ihm sagte, dass in der Menge ein Knabe mit fünf Gers-
tenbroten war. Als der Knabe an dem Morgen ausging, da weiß ich 
nicht, was ihn veranlasst hat, gerade fünf Gerstenbrote und zwei 
Fische mitzunehmen, es sei denn, dass der Meister es ihm ins Herz 
gegeben hatte: »Nimm ein gutes Mahl mit auf den Weg. Lege diese 
Brote in den Korb und vergiss nicht die Fische.«

Es war ein hungriger, im Wachsen begriffener Knabe, mit gutem 
Appetit. Er wollte sich gut versorgen. Aber war ihm je der Gedanke 
gekommen, dass sich diese durch solch eine eigentümliche Fügung 
mitgenommenen Brote so vervielfältigen würden, dass eine große 
Menge Leute damit gespeist werden konnte? Wo ist der Mann, der 
der große Lieferant sein soll? Wo ist der Proviantmeister? Es ist jener 
Knabe, und das ist sein ganzer Vorrat. Er trägt einen kleinen Vorrat 
von Lebensmitteln auf seinem Rücken – in jenem Korbe.

Der Heiland wusste das. Und er weiß genau, lieber Freund, woher 
die Hilfe kommen soll. Du weißt es nicht, aber er weiß es. Er weiß, 
woher die Prediger kommen sollen, die unsere Stadt aufwecken wer-
den; und er weiß, in welcher Art und Weise sie kommen und wie sie 
die Menschen erreichen werden. Wenn jeder andere unterlegen ist 
und nicht weiterkann, so ist er völlig vorbereitet.



164

Er wusste, dass diese Brote und Fische zur rechten Zeit kommen 
würden, um der Ausgangspunkt einer großen Mahlzeit zu sein. Er 
wusste, dass er sie segnen, sie brechen, sie vermehren und sie den 
Jüngern geben und die Jünger der Menge austeilen würden. Alles 
war in seinem Geist geordnet und so fest bestimmt wie der Aufgang 
der Sonne.

Er tat es wie einer, der wusste, was er tun wollte. Wie handelt ein 
Mann, wenn er weiß, was er tun will? Nun, er handelt gewöhnlich 
in der natürlichsten Weise. Könnt ihr euch ein Wunder vorstellen, 
das auf eine natürlichere Art getan wird? Wäre dies ein römisches 
Wunder63 gewesen, so hätten sie die Brote in die Luft geworfen, 
und sie wären auf geheimnisvolle Weise verwandelt und millionen-
fach vervielfältigt wieder herabgekommen. Alle römischen Wunder 
haben, wenn ihr darauf achtet, sehr viel Theatralisches an sich. Sie 
unterscheiden sich völlig von den Wundern Christi.

Jesus tut dieses Wunder auf die natürlichste Weise der Welt, weil 
es der Kraft nach dasselbe Wunder ist, das er jedes Jahr wirkt. Wir 
nehmen eine Anzahl Weizen und legen ihn in den Boden, und im 
Laufe der Zeit wird er so vervielfältigt, dass viel Brot daraus ent-
steht. Gewisse Fische sind im Meer, und sie vermehren sich zu gro-
ßen Schwärmen. Der gesäte Weizen erlebt Verwandlungen in der 
Erde; in denselben Händen  –  in Gottes Händen  –  aber wird er 
zuletzt zu Brot, und das ist genau das, was unser Herr durch sein 
Tun bewirkte. Er nahm ein wenig in seine Hände, brach es und fuhr 
fort, es in seinen Händen zu vervielfältigen, bis alle satt waren. Er 
wusste, was er tun wollte, und darum tat er es auf eine natürliche 
Weise und in guter Ordnung.

Das ist nicht so, als wenn ein Mensch nicht weiß, für wen er 
zu sorgen hat. Wir haben eine große Versammlung, und wir haben 
für Tee gesorgt; aber es kommen dreimal so viel Menschen, als wir 
erwartet haben. Welch eine Hast! Welch ein Hin-und-her-Rennen! 

63	 Im Zuge der Verehrung des römischen Kaisers Vespasian (9 – 79 n. Chr.), der wie ein Gott angebetet 
wurde, wurden ihm Wunder zugeschrieben, die den Wunderheilungen Jesu ähneln.



165

Jesus führt seine Sache nie in dieser Weise. Er wusste, was er tun 
wollte, und deshalb gebot er den Leuten, sich auf das grüne Gras zu 
lagern; und sie lagerten sich gleich Kindern. Markus sagt uns, dass 
sie sich in Gruppen setzten, zu hundert und zu fünfzig. Sie wurden 
geordnet, als wenn jeder besonders vor seinen Teller gesetzt worden 
wäre und seinen Namen darauf gefunden hätte. Außerdem war viel 
Gras an dem Ort, sodass der Saal einen Teppich hatte, wie keine 
Firma ihn hätte anfertigen können. Das Fest war so gut organisiert, 
als wenn es sieben Tage vorher angekündigt worden wäre. Nichts 
hätte auf eine bessere Weise getan werden können; und alles, weil 
der Herr Jesus wusste, was er tun wollte.

Der Herr nahm das Brot und segnete es. Ich hätte gern sein Gesicht 
gesehen, als er diese armen, halb verhungerten Leute speiste. Darum 
gab er so reichlich, denn er wusste, was er tun wollte. Er gab nicht 
knapp, dass ein jeder nur ein wenig hatte. Nein, er wusste, was er 
tun wollte, und er maß ihren Appetit genau. Eine schwierige Sache, 
wenn ihr eine Anzahl hungriger Leute zu speisen habt. Er sorgte für 
alles, was sie brauchten, und nachher war noch Vorrat da für die 
Jünger, sodass jeder einen Korb voll für sich bekam; denn sie sam-
melten die Brocken und füllten zwölf Körbe.

Wenn wir das Ende des großen Festes der Barmherzigkeit sehen, 
so werden wir sagen: »Gelobt sei der Herr! Denn wir waren in gro-
ßen Ängsten, wir waren in großer Not, aber unser Herr hat es leicht 
und gründlich getan. Da war keine Verwirrung, kein Drängen, kein 
Übergehen. Gelobt sei sein Name! Er hat es nicht zufällig und mit-
hilfe glücklicher Umstände getan, sondern er wusste, was er tun 
wollte. Und er hat alles von Anfang bis zu Ende so geplant, dass die 
Fürstentümer und Gewalten im Himmel auf ewig von der Gnade, 
Liebe, Weisheit, Macht und Vorsorge singen werden, die er so reich-
lich seinem Volk erwiesen hat.«

Oh, wenn wir das Ende wie den Anfang sehen könnten, so wür-
den wir schon jetzt beginnen, den Namen Jesu, unseres Heilandes, 



166

zu erheben, der sein ganzes Werk vorher weiß und nie von seinem 
Plan abweicht.

Es sollte bei uns keine zweifelnden Fragen geben

Ich möchte drei Fragen nennen, dann bin ich fertig. Die erste Frage, 
die sehr viele Leute beunruhigt, lautet: »Wie soll ich meine jetzige 
Last tragen? Wie soll ich dieses Leiden erdulden? Wie soll ich mein 
Brot erwerben?« Diese Frage wird dir gestellt, um dich zu prüfen. 
Aber denke daran, dass es für Christus keine Frage ist, wie er dich 
durchbringen will – denn »wie deine Tage, so deine Kraft«64, und 
er wird seine Heiligen bewahren bis ans Ende. Darum lass es keine 
Frage sein, denn der Herr Jesus selbst weiß, was er tun will.

Du bist heute vielleicht sehr unglücklich und sagst: »Ich 
wünschte, ich bekäme ein Wort, das mir sagte, was ich tun soll.« 
Du wirst kein halbes Wort im Blick auf das bekommen, was du 
tun sollst, aber du wirst ein anderes Wort hören. Der Herr Jesus 
weiß, was er tun will; und was er tun will, ist unendlich viel besser 
als alles, was du tun kannst. Deine Stärke, mein Freund, ist, still zu 
sitzen. Wirf deine Last auf den Herrn. Tue das wenige, was du tun 
kannst, und überlass das Übrige deinem himmlischen Vater. Dies ist 
die Antwort für dich: Jesus weiß, was er tun will.

Jetzt ist die andere Frage da, die ich schon erörtert habe: »Was ist 
mit dieser großen Stadt zu tun?«

Ich hatte das große Vorrecht, am letzten Nachmittag in einer öst-
lichen Vorstadt von London zu predigen. Ich verließ mein Haus 
früh am Morgen und fuhr mit der Eisenbahn und musste dann 
noch umsteigen, sodass ich glaube, ich bin zweieinhalb Stunden 
gereist, bevor ich von einem Ende der Stadt zum andern gelangte. 
Es scheint, als wenn es keine grüne Wiese mehr gäbe, die die Bau-

64	 5. Mose 33,25.



167

arbeiter nicht in hässliche Straßen verwandeln. »Füllt die Erde!«65 
Sie ist gefüllt. Die tote Erde ist unter den Wohnungen lebendiger 
Menschen begraben – und welch einer Menschenmenge! Und dann, 
wenn ihr mit einem Bruder des Weges geht, sagt er vielleicht: »Hier 
ist ein Versammlungshaus nötig.« Oder: »Da ist eine kleine Kapelle, 
aber nicht einer von fünfzig kommt in die Zusammenkünfte.« Dann 
kommt ihr zu einer anderen Vorstadt, und euer Führer sagt: »Hier 
möchten die Leute gerne das Evangelium hören, aber es ist niemand 
da, der es ihnen bringt.«

Ich ging durch die Straßen mit einer schweren Last auf dem 
Herzen und fragte mich: »Was sollen wir tun?« Ich sagte mir, dass 
es besser wäre, diese Frage nicht zu erwägen, denn ich kann nicht 
viel dazu tun, sie zu beantworten, und sie quält mich nur. Aber ich 
konnte diese Frage nicht loswerden: »Wer soll für diese Menge Brot 
kaufen?« Mein Herr und Meister sagte: »Wir.« In meinem Herzen 
wünschte ich, dass er mich davon ausschlösse, aber er wollte nicht. 
Er hätte nie fragen können: »Woher soll ich Brot kaufen?«, weil er 
das weiß. Aber er fragte mich, und ich spürte, dass ich ein Hindernis 
sei und dass er mir die Frage um meinetwillen vorlegte.

Viele von euch müssen die ungeheure Größe unserer Stadt als 
eine Bürde fühlen. Aber ach, wie klein ist sie, verglichen mit der 
ganzen Welt, die im Bösen liegt. Wie soll diese Welt erleuchtet wer-
den? Das ist keine Frage bei Jesus; deshalb sollte es keine ungläubige 
Frage bei uns sein: »Können diese Gebeine wieder lebendig wer-
den?« Lasst uns antworten: »Herr, du weißt es. Dir wollen wir es 
überlassen.« Er kann überschwänglich tun über alles, was wir erbit-
ten oder verstehen, und wir können darauf vertrauen. Wenn er bei 
sich selbst geschworen hat, dass sich ihm jedes Knie beugen und ihn 
jede Zunge bekennen soll, so wird es so werden, und er wird die 
Ehre davon haben.

65	 1. Mose 1,28; 9,1.



168

Ich möchte noch eine andere Frage erwähnen. Es ist diese: Hat 
der Herr in das Herz irgendeines unbekehrten Zuhörers die Frage 
gelegt: »Was muss ich tun, um errettet zu werden?«66

Beunruhigt diese Frage einen von euch? Ich freue mich, wenn 
es so ist, aber ich hoffe, du wirst dich wegen einer Antwort an die 
rechte Stelle wenden. Ich hoffe, du fragst: »Herr, was willst du, das 
ich tun soll?«

Weißt du, warum dir diese Frage gestellt wird? Sie wird dir vor-
gelegt, um dich zu versuchen, um dich zu demütigen. Die Absicht 
dabei ist, dir zu zeigen, dass es unmöglich ist, dich durch deine eige-
nen Werke zu retten. Du sollst dich vielmehr der Gerechtigkeit Got-
tes unterwerfen und durch den Glauben an Jesus Christus errettet 
werden.

In der Tat, diese Frage ist entschieden. Als er am Kreuz für dich 
starb? Nein, lange vorher! Sie wurde entschieden, ehe der Morgen-
stern seine Stätte kannte und die Planeten in ihrer Bahn kreisten. 
Gott hatte damals seinen Sohn als das Lamm Gottes geschaut; und 
bis auf diesen Tag steht das Wort fest: »Siehe, das Lamm Gottes, 
das die Sünde der Welt wegnimmt!«67 Blickt auf ihn, so werdet ihr 
errettet. Die Frage in eurem Herzen »Was muss ich tun, um errettet 
zu werden?« wird gestellt, um euch zu prüfen. Aber der Herr Jesus 
selbst weiß, was er tun will.

Welch ein wunderbares Wort! Er weiß, wie er euch begnadigen, 
trösten, unterweisen und führen will. Er weiß, wie er euch durch 
seine unveränderliche Gnade bis ans Ende bewahren will. Er weiß, 
wie er euch heiligen und gebrauchen und seinen Namen durch euch 
verherrlichen will, sodass alle Engel staunen und anbeten werden, 
wenn sie sehen, was er tun wird.

Gott segne euch um Jesu willen!

66	 Vgl. Apostelgeschichte 16,30.
67	 Johannes 1,29.



169

Der V errat

»Während er noch redete, siehe, da kam eine Volksmenge,  
und der, der Judas hieß, einer der Zwölf, ging vor ihnen her und 
näherte sich Jesus, um ihn zu küssen. Jesus aber sprach zu ihm: 

Judas, überlieferst du den Sohn des Menschen mit einem Kuss?« 
(Lukas 22,47-48).

Nachdem Satan im Garten Gethsemane völlig geschlagen wurde, 
erschien der menschliche Teufel, Judas, auf dem Schauplatz. Wie 
sich der Perser bei seiner Flucht umwendet, um den tödlichen Pfeil 
zu schießen, so zielt der Erzfeind seinen Speer auf Jesus ab, indem er 
den Verräter, in den er gefahren war, gebrauchte. Judas war des Teu-
fels Stellvertreter und ein sehr treues und dienstfertiges Werkzeug. 
Der Böse hatte das Herz des Abtrünnigen völlig in Besitz genom-
men, und wie mit den von den Dämonen besessenen Schweinen 
ging es mit ihm rasch abwärts. Die höllische Bosheit hatte den 
Freund des Heilands zu seinem treulosen Verräter ersehen, denn 
dadurch wurde der Dolch so recht in die Mitte seines blutenden 
Herzens gestoßen.

Doch wie Gott in allen Dingen weiser ist als Satan und der Herr 
der Güte dem Fürsten des Bösen überlegen ist, so wurde durch die-
sen feigen Verrat eine Weissagung erfüllt und Christus umso siche-
rer als der verheißene Messias bestätigt. War Joseph nicht ein Vor-
bild des Herrn Jesus? Gleich diesem Jüngling wurde Jesus von sei-
nen eigenen Brüdern verkauft. War Jesus nicht ein anderer Simson, 



170

durch dessen Kraft die Pforten der Hölle aus ihren Pfosten gerissen 
werden sollten? Siehe, gleich Simson wird Jesus von seinen Lands-
leuten gebunden und dem Feind überliefert. Wisst ihr nicht, dass 
er auch ein Gegenbild von David war? Und wurde nicht David von 
Ahitophel, seinem treuen Freund und Rat, verlassen?

Freunde und Brüder, enthalten nicht die Worte des Psalmis-
ten eine buchstäbliche Erfüllung im Blick auf den Verrat unseres 
Herrn? Welche Weissagung kann genauer stimmen als die Sprache 
des 41. und 55. Psalmes?

In dem ersten lesen wir: »Sogar der Mann meines Friedens, 
auf den ich vertraute, der mein Brot aß, hat die Ferse gegen mich 
erhoben.«68 Und im 55. Psalm ist der Psalmist noch klarer: »Denn 
nicht mein Feind ist es, der mich höhnt, sonst würde ich es ertragen; 
nicht mein Hasser ist es, der gegen mich großgetan hat, sonst würde 
ich mich vor ihm verbergen; sondern du, ein Mensch wie ich, mein 
Freund und mein Vertrauter; die wir vertrauten Umgang miteinan-
der pflegten, ins Haus Gottes gingen mit der Menge.«69

Sogar eine dunkle Stelle in einem der kleinen Propheten muss 
seine buchstäbliche Erfüllung haben, und für die dreißig Silber-
linge, den Preis eines niedrigen Sklaven, muss der Heiland von sei-
nem Freund verraten werden.

Ach, du böser Feind, du wirst zuletzt feststellen, dass deine Weis-
heit nur große Torheit ist. Der Herr wird über die Anschläge und 
Pläne deiner List lachen. Im Grunde bist du nur, ohne es zu wissen, 
der Sklave dessen, den du verabscheust. In allem schwarzen Werk, 
das du so eifrig tust, bist du nichts Besseres als ein niedriger Küchen-
junge in der königlichen Küche des Königs aller Könige.

Lasst uns zu unserem Thema, dem Verrat unseres Herrn, über-
gehen. Richtet zuerst alle eure Gedanken auf den Herrn Jesus, den 
Verratenen. Und wenn ihr hier eine Zeit lang verweilt habt, so 
schaut ernst in das schurkische Gesicht des Judas, des Verräters; 

68	 Psalm 41,10.
69	 Psalm 55,13-15.



171

er mag sich uns als ein Zeichen erweisen, welches vor der Sünde 
warnt.

Unser Herr wird undankbar und feige verraten

Es ist bestimmt, dass er sterben muss, aber wie soll er in die Hände 
seiner Gegner fallen? Sollen sie ihn im Kampf gefangen nehmen? 
Das darf nicht sein, sonst würde er nicht als ein »williges Opfer« 
erscheinen. Soll er vor seinen Feinden fliehen, bis er sich nicht mehr 
länger verbergen kann? Das geziemt sich nicht, dass ein Opfer zu 
Tode gehetzt wird. Soll er sich den Gegnern selbst ausliefern? Das 
hieße, seine Mörder zu entschuldigen und sich zum Teilhaber ihrer 
Verbrechen zu machen. Soll er zufällig oder unvermuteterweise 
gefangen genommen werden? Das würde von seinem Kelch die not-
wendige Bitterkeit wegnehmen. Nein, er musste von seinem Freund 
verraten werden, damit er die äußersten Tiefen der Leiden zu erdul-
den hätte und damit auch in diesem besonderen Umstand ein Quell 
des Schmerzes sei.

Ein Grund, weshalb ihm der Verrat bestimmt war, lag darin, dass 
die menschliche Sünde ihren Gipfelpunkt mit seinem Tod errei-
chen sollte. Gott, der große Eigentümer des Weinbergs, hatte viele 
Knechte gesandt, und die Weingärtner hatten den einen gestei-
nigt und den anderen geschlagen. Zuletzt sandte er seinen Sohn zu 
ihnen und sprach: »Sie werden sich vor meinem Sohn scheuen.«70 
Als sie den Erben töteten, um das Erbgut an sich zu bringen, da 
hatte ihr Aufruhr den Höhepunkt erreicht. Der Mord an unserem 
treuen Herrn war der Höhepunkt menschlicher Schuld; er enthüllte 
den tödlichen Hass gegen Gott, der im Menschenherzen lauert.

Als der Mensch der Mörder des Sohnes Gottes wurde, hatte die 
Sünde ihr höchstes Ausmaß erreicht. In der schwarzen Tat des Man-

70	 Matthäus 21,37.



172

nes, durch den der Herr verraten wurde, hat sich die Fülle der Sünde 
völlig entfaltet. Wäre Judas nicht gewesen, hätten wir nicht gewusst, 
wie schwarz, wie verrottet die menschliche Natur sein kann. Ich ver-
achte es, wenn Menschen versuchen, den Verrat dieses Mannes, die-
ses Sohnes des Verderbens, dieses niedrigen Abtrünnigen zu ent-
schuldigen. Ich würde mich selbst für einen Schurken halten, wenn 
ich versuchte, ihn zu schützen, und mir schaudert vor den Men-
schen, die versuchen, sein Verbrechen zu beschönigen.

Meine Brüder, wir sollten eine tiefe Abscheu vor diesem Meis-
ter der Bosheit verspüren; er ist an seinen Ort gegangen, und das 
»Anathema«71 Davids, das Petrus zitiert72, ist über ihn gekommen. 
Gewiss, wie dem Teufel in ungewöhnlicher Weise erlaubt war, die 
Körper von Menschen zu quälen, ebenso war er losgelassen wor-
den, um von Judas Besitz zu nehmen, damit wir sehen, wie nied-
rig, wie verzweifelt böse das menschliche Herz ist. Über jeden Zwei-
fel hinaus war der Hauptgrund für das alles, dass Christus eine 
vollkommene Sühne für die Sünde darbringen sollte. Wir können 
gewöhnlich die Furchtbarkeit der Sünde in der Höhe der Strafe 
erkennen. Der Mensch verriet seinen Gott. Er war nicht treu gegen 
seinen Schöpfer, er nahm die Andeutung hin, die er mit Verachtung 
hätte zurückweisen sollen. Deshalb musste Jesus einen Verräter 
unter den Menschen haben. In den Leiden, die er litt, musste das 
Gegenstück der Sünde sein. Ihr und ich haben Jesus verraten. Wir 
haben, wenn wir versucht wurden, das Böse gewählt und das Gute 
verlassen. Wir haben die Geschenke der Hölle angenommen und 
sind Jesus nicht nachgefolgt.

Es schien also sehr passend, dass der, der die Strafe der Sünde tra-
gen sollte, durch das, was er litt, an ihre Undankbarkeit und Verrä-
terei erinnert wurde. Außerdem, Brüder, muss der Kelch, der dem 
Zorn Gottes entsprechen soll, bis zum höchsten Grad bitter sein. Es 
darf nichts Tröstliches darin liegen. »Der mein Brot aß, hat die Ferse 

71	 Griech. ἀνάθεμα: Fluch, Verfluchung.
72	 Vgl. Apostelgeschichte 1,16.



173

gegen mich erhoben.« Das war notwendig, um die Bitterkeit zu ver-
stärken.

Außerdem erkennen wir daraus, dass unser Herr durch diese 
furchtbaren Leiden gehen musste, dass er mitfühlen kann, wenn wir 
dieselbe Trübsal zu erdulden haben. Da Verleumdung und Undank-
barkeit gewöhnliche Plagen sind, so können wir in voller Glaubens-
zuversicht zum Herrn Jesus kommen. Er kennt diese schweren Ver-
suchungen, denn er hat sie im schlimmsten Grade erlebt. Wir kön-
nen jede Sorge und jeden Schmerz auf ihn werfen, denn er sorgt für 
uns, weil er mit uns gelitten hat.

So wurde also durch den Verrat an unserem Herrn die Schrift 
erfüllt, die Sünde entwickelt, und wir erkennen an den Leiden unse-
res Herrn, dass unser großer Hoherpriester in allen Trübsalen mit 
uns fühlen kann.

Lasst uns nun auf den Verrat selbst blicken: Judas war ein Diener 
Christi. Er hatte teil an dem apostolischen Amt und an der Ehre der 
Wundergaben. Er wurde sehr freundlich und nachsichtig behandelt. 
Er hatte teil an den Gütern seines Meisters. In der Tat, er war besser 
daran als sein Herr, denn der Mann der Schmerzen nahm stets den 
Löwenanteil aller Mühen der Armut und der Schmach sowie der 
Verleumdung auf sich.

Dem Judas wurden Nahrung und Kleidung aus der gemeinsa-
men Kasse gegeben; der Meister scheint ihn sehr nachsichtig behan-
delt zu haben. Die alte Überlieferung sagt, dass er nächst dem Apos
tel Petrus der war, mit dem der Heiland am meisten verkehrte. Wir 
denken, dass hier ein Irrtum vorliegt, denn sicher stand Johannes 
dem Heiland näher. Aber Judas wurde als Diener mit dem äußers-
ten Vertrauen behandelt.

Ihr wisst, Brüder, wie schwer der Schlag ist, der von einem Die-
ner kommt, in den wir unbegrenztes Vertrauen gesetzt haben. Aber 
Judas war mehr als dies; er war ein Freund, dem Vertrauen geschenkt 
wurde. Jener kleine Beutel, in den freigebige Frauen ihre kleinen 



174

Beträge einlegten, war wohlweislich in seine Hand gegeben, denn 
er besaß die finanzielle Ader. Seine Haupttugend war Sparsam-
keit – eine sehr nötige Eigenschaft bei einem Kassenführer. Da er 
kluge Vorsorge für die kleine Gesellschaft traf, die Ausgaben sorg-
fältig überwachte, war er, soweit Menschen urteilen konnten, der 
rechte Mann am rechten Platz. Ihm wurde vollständiges Vertrauen 
geschenkt.

Ich lese nirgends, dass eine jährliche Rechnungsablage stattfand. 
Ich stelle nicht fest, dass ihn der Meister wegen der Ausgaben sei-
ner Privatbörse zur Rechenschaft zog. Alles wurde ihm gegeben, und 
er gab nach Anweisung des Meisters den Armen; aber Rechenschaft 
wurde nicht gefordert.

Es ist in der Tat schändlich, solch eine Stellung zu haben – ein 
Kassenführer des Königs aller Könige zu sein – und sich dann zur 
Seite zu wenden und den Heiland zu verkaufen. Das ist Verrat im 
höchsten Grade.

Erinnert euch daran, dass die Welt den Judas als Gefährten unse-
res Heilandes ansah. Im Allgemeinen war der Name Judas mit dem 
Namen Christi verbunden. Wenn Petrus, Jakobus oder Johannes 
irgendein Versehen begingen, so schoben tadelnde Zungen alles auf 
ihren Meister. Die Zwölfe gehörten nun einmal zu Jesus von Naza-
reth. Das Volk im Großen und Ganzen identifizierte jeden Apostel 
mit dem Führer der Schar. Wenn in einer solchen Gruppe Verrat 
vorkommt, dann ist das genauso, als wenn unser Arm Verrat gegen 
unseren Kopf beginge oder als wenn unser Fuß den Körper im Stich 
ließe.

Dies war in der Tat ein Dolchstoß! Vielleicht, liebe Brüder, sah 
unser Herr in der Person des Judas ein Vorbild für alle die, die in 
späteren Jahrhunderten sein Verbrechen nachahmten. Vielleicht 
sah der Herr Jesus in Judas Iskariot all diejenigen, die die Wahr-
heit, die Tugend und das Kreuz verraten. Sah er schon damals die 
große Menge, von der wir sagen können, dass sie die Nachfolger 
des Judas waren? Hymenäus, Alexander, Hermogenes, Philetus und 



175

andere desselben Stammes standen ihm alle vor Augen, als er diesen 
Mann – seinen Genossen, seinen Bekannten – ihn für dreißig Sil-
berlinge verschachern sah.

Liebe Freunde, die Stellung des Judas muss sehr dazu beigetragen 
haben, seinen Verrat zu erschweren. Sogar die Heiden haben uns 
gelehrt, dass Undankbarkeit das Schlimmste aller Laster ist. Viele 
alte griechische und römische Geschichten könnten wir anführen, 
um die Abscheu zu zeigen, die die Heiden vor der Undankbarkeit 
und dem Verrat fühlten. Auch einige ihrer Dichter  –  Sophokles 
zum Beispiel – haben bittere Worte über trügerische Freunde ausge-
schüttet. Aber wir haben keine Zeit, um den Beweis zu führen, dass 
nichts grausamer und qualvoller sein kann, als von seinem eigenen 
Freund verkauft zu werden.

Lasst uns beachten, liebe Freunde, wie unser Heiland dieses Leid 
aufnahm. Er war viel im Gebet gewesen; das Gebet hatte seine 
furchtbare Erregung überwunden. Er war sehr ruhig. Es ist auch 
nötig, sehr ruhig zu sein, wenn wir von einem Freund verlassen wer-
den.

Beobachtet seine Sanftmut. Das erste Wort, das er zu Judas 
sprach, als der Verräter seine Wange mit einem Kuss verunreinigte, 
war dieses: »Freund!« Freund! Nicht: »Du hassenswerter Bösewicht!«, 
sondern: »Mein Freund, wozu bist du gekommen?«73

Wenn irgendetwas Gutes in Judas gewesen wäre, so wäre es jetzt 
zum Vorschein gekommen. Wenn er nicht ein völlig unverbesserli-
cher Verräter gewesen wäre, so hätte sein Geiz in diesem Augenblick 
seine Macht verlieren müssen, und er hätte gerufen: »Mein Meis-
ter! Ich kam, um dich zu verraten, aber dieses Wort hat meine Seele 
überwunden! Wenn du gebunden wirst, so will ich mit dir gebun-
den werden! Ich lege ein volles Bekenntnis meiner Schändlichkeit 
ab!«

73	 Matthäus 26,50.



176

Unser Herr fügt noch Worte hinzu. Es ist ein Vorwurf in ihnen; 
aber beachtet, wie freundlich sie noch sind, viel zu gut für einen 
solchen Schurken: »Judas, überlieferst du den Sohn des Menschen 
mit einem Kuss?« Ich kann mir vorstellen, dass die Tränen aus sei-
nen Augen strömten, dass seine Stimme bebte, als er seinen vertrau-
ten Freund und Bekannten so anredete: »Verrätst du, mein Judas, 
mein Schatzmeister, verrätst du den Sohn des Menschen, deinen 
leidenden, trauernden Freund, den du arm und ohne Platz, wo er 
sein Haupt hinlegen konnte, gesehen hast? Verrätst du des Men-
schen Sohn und entweihst das herrlichste aller Liebeszeichen, den 
Kuss? Soll das Sinnbild der Treue gegen den König das Wahrzeichen 
deines Verrates sein? Überlieferst du den Sohn des Menschen mit 
einem Kuss?«

Wäre Judas nicht der Verstockung dahingegeben und vollständig 
vom Heiligen Geist verlassen gewesen – gewiss, dieser Sohn des Ver-
derbens wäre auf sein Antlitz gefallen, er hätte seine ganze Seele aus-
geweint und gerufen: »Nein, ich kann dich nicht verraten, du lei-
dender Sohn des Menschen, vergib, vergib! Schone dich, entfliehe 
dieser blutdürstigen Schar, und verzeihe deinem verräterischen Die-
ner!«

Aber nein, kein Wort der Zerknirschung, solange das Silber auf 
dem Spiel steht! Später kam die Traurigkeit, die den Tod wirkte, 
die ihn wie Ahitophel so weit trieb, den Galgen zu wählen, um den 
Gewissensbissen zu entgehen.

Dies muss das Weh unseres treuen Herrn vermehrt haben, als er 
die Unbußfertigkeit des Verräters sah und das furchtbare Urteil des 
Mannes las, von dem er einst gesagt hatte, es wäre ihm besser, wenn 
er niemals geboren wäre.

Geliebte, ich möchte, dass ihr in euren stillen Betrachtungen die 
Augen auf euren Herrn richtet, wie er so verachtet und verworfen 
von den Menschen war, ein Mann der Schmerzen und mit Leiden 
vertraut. Nun umgürtet die Lenden eures Gemütes, und haltet es 
nicht für etwas Seltsames, wenn dieses schwere Leiden auch über 



177

euch kommen sollte. Seid fest entschlossen, dass ihr durch seine 
Gnade in Schande und Leiden fest an ihm hängen und ihm folgen 
wollt – wenn es sein muss, bis zum Tod.

Gott gebe uns Gnade, Jesu angenagelte Hände und Füße zu 
schauen. Und wenn wir uns daran erinnern, dass all das durch den 
Verrat eines Freundes kam, so wollen wir alle Vorsicht gebrauchen, 
dass wir nicht den Herrn von Neuem kreuzigen und ihm Schande 
bringen, indem wir ihn in unserem Verhalten oder unseren Worten 
und Gedanken verraten.

Judas, der Verräter

Ich möchte eure Aufmerksamkeit nun auf die Stellung und die 
öffentliche Tätigkeit des Verräters lenken. Judas war ein Predi-
ger; er war sogar ein Apostel. Er war nicht einfach einer der sieb-
zig Jünger – er war von dem Herrn selbst als Apostel erwählt wor-
den. Ohne Zweifel hatte er das Evangelium so gepredigt, dass viele 
durch seine Botschaft froh gemacht wurden. Es waren ihm Wun-
derkräfte verliehen, sodass auf sein Wort Kranke geheilt wurden. 
Ja, es ist kein Zweifel daran, dass er, der den Teufel nicht aus sich 
selbst heraushalten konnte, teuflische Geister aus anderen heraus-
getrieben hat.

Dieser Judas, der wie ein Prophet inmitten des Volkes gestanden 
und mit der Zunge der Gelehrten gesprochen hatte, dessen Wort 
und Wunder bewiesen, dass er mit Jesus gewesen war und von ihm 
gelernt hatte – er verrät seinen Meister.

Lernt daraus, meine Brüder, dass uns keine Gaben die Gnade 
sichern können, dass keine ehrenvolle und nützliche Stellung in der 
Gemeinde beweist, dass wir unserem Herrn und Meister treu sind. 
Ohne Zweifel gibt es Bischöfe in der Hölle und Scharen von sol-
chen, die einst auf der Kanzel standen; sie sind nun dazu verurteilt, 
auf ewig ihre Heuchelei zu bejammern.



178

Ihr, die ihr Führer der Gemeinde seid, zieht nicht den Schluss, 
dass die Gnade Gottes ganz sicher in euch sei, weil ihr das Vertrauen 
der Gemeinde besitzt. Vielleicht ist es die gefährlichste aller Stellun-
gen, wenn einer in der religiösen Welt sehr bekannt ist und hoch 
geachtet wird und doch im innersten Kern faul ist. Da zu stehen, 
wo andere unsere Fehler bemerken können, ist etwas Gesundes, 
wenn auch Schmerzliches. Wenn wir aber mit treuen Freunden 
zusammenleben, die es nicht für möglich halten, dass wir unrecht 
tun könnten, und die, wenn sie uns irren sähen, Entschuldigungen 
für uns vorbringen würden, dann ist es fast unmöglich für uns, je 
aufgeweckt zu werden, wenn unser Herz nicht richtig zu Gott steht. 
Einen guten Ruf zu haben und ein falsches Herz, das bedeutet, am 
Rand der Hölle zu stehen.

Judas nahm einen hohen Rang ein. Er hatte die ausgezeichnete 
Ehre, mit des Herrn finanziellen Angelegenheiten betraut zu wer-
den; und dies war im Grunde keine Kleinigkeit. Der Herr, der alle 
Arten von Gaben zu gebrauchen weiß, wusste, welche Gabe die-
ser Mann hatte. Er wusste, dass der gedankenlose Eifer des Petrus 
den Geldbeutel bald leeren und die Jüngerschaft in große Verlegen-
heit bringen würde. Hätte er die Kasse dem Johannes anvertraut, so 
hätte sich dessen liebevolles Gemüt bald zu unweiser Wohltätigkeit 
durch Bettler mit salbungsvoller Zunge hinreißen lassen. Er hätte 
vielleicht sogar das bisschen Geld angewandt, um Alabasterflaschen 
zu kaufen, um kostbare Narde auf des Meisters Haupt auszugießen. 
Er gab den Beutel dem Judas, und der gebrauchte ihn vorsichtig 
und klug. Ohne Zweifel war er der Verständigste und am besten 
geeignet, den Posten auszufüllen.

Aber, liebe Freunde, wenn der Meister einige von uns, die Pre-
diger sind, auserwählt und uns eine sehr ausgezeichnete Stellung 
anvertraut, sodass selbst unsere Brüder mit Achtung auf uns bli-
cken und uns unsere Mitdiener als Väter in Israel betrachten, wir 
aber doch nicht wiedergeboren sind, wir als falsch erfunden wer-
den – wie verdammenswert wird dann unser Ende sein! Welch einen 



179

Stoß werden wir dem Herzen der Gemeinde geben, welcher Hohn 
wird in der Hölle sein!

Ihr werdet erkennen, dass der Charakter des Judas äußerlich sehr 
vortrefflich war. Ich stelle nicht fest, dass er sich in irgendeiner 
Weise bloßgestellt hätte. Nicht der geringste Fleck verunreinigte 
seinen sittlichen Charakter, soweit andere das feststellen konnten. 
Er war kein Prahler wie Petrus; er war frei von der Übereilung, die 
ruft: »Wenn alle an dir Anstoß nehmen werden, ich werde niemals 
Anstoß nehmen!«74 Er bittet um keinen Platz zur Rechten des Thro-
nes; sein Ehrgeiz ist anderer Art. Er stellt keine müßigen Fragen. 
Der Judas, welcher Fragen stellt, ist nicht der Iskariot. Thomas und 
Philippus verlangen oft in tiefe Geheimnisse hineinzusehen, aber 
Judas nicht. Er nimmt die Wahrheit an, wie sie gelehrt wird; wenn 
sich andere ärgern und nicht mehr mit Jesus gehen, so hängt er ihm 
treu an, da er goldene Gründe dafür hat. Er gibt sich nicht der Lust 
des Fleisches oder dem hoffärtigen Leben hin. Keiner der Jünger 
hatte ihn im Verdacht der Heuchelei; sie sprachen bei dem Mahl: 
»Ich bin es doch nicht, Herr?«75 Sie sagten nie: »Herr, ist es Judas?«

Es ist wahr, Judas hatte seit Monaten gestohlen; aber er ver-
steckte die Abzüge so gut, dass er nicht Gefahr lief, von den ehrli-
chen, arglosen Fischern, mit denen er verbunden war, entdeckt zu 
werden. Gleich einigen Kaufleuten und Händlern, von denen wir 
gehört haben, konnte er anständige Prozente abziehen und doch die 
Abrechnung genau stimmend machen.

Die Herren, die von Judas gelernt haben, bringen es zuwege, ihre 
Rechnungen ganz vortrefflich für die Aktionäre vorzubereiten, doch 
so, dass für sie selbst ein fetter Bissen abfällt, auf den sie sogar noch 
den göttlichen Segen herabflehen.

Judas war in dem, was von seinem Leben bekannt war, ein treff-
licher Mann. Er würde ohne Zweifel Senator geworden sein, und 

74	 Matthäus 26,33.
75	 Matthäus 26,22.



180

da er sehr fromm und reich begabt war, würde seine Ankunft in 
Kirchen und Kapellen große Befriedigung ausgelöst haben. »Was 
für ein verständiger und einflussreicher Mann!«, sagen die Gemein-
devorsteher. »Ja«, erwidert der Prediger, »was für ein Gewinn für 
unsere Beratungen! Wenn wir ihn für ein Amt wählen könnten, 
würde er von großem Nutzen in der Gemeinde sein.«

Ich glaube, der Meister wählte ihn zum Apostel, damit wir nicht 
staunen sollten, wenn wir einen solchen Mann als Prediger auf der 
Kanzel sehen. Dies sind sehr ernste Angelegenheiten, meine Brüder, 
lasst uns sie zu Herzen nehmen. Wenn einige von uns einen guten 
Namen unter den Menschen haben, so mögen sie sich diese Frage 
aufs Herz legen: »Ich bin es doch nicht, Herr?« Vielleicht ist der, der 
zuletzt diese Frage stellt, gerade der, der sie zuerst hätte stellen sol-
len.

Und nun lenke ich eure Aufmerksamkeit auf die wirkliche Natur 
und Sünde des Judas. Er war ein Mann mit einem Gewissen. Er war 
kein Sadduzäer, der die Religion über Bord werfen konnte; er hatte 
starke religiöse Neigungen. Er war kein ausschweifender Mann; er 
gab nie in seinem Leben zwei Groschen für Laster aus – nicht, weil 
er das Laster weniger liebte, sondern weil er die zwei Groschen mehr 
liebte. Gelegentlich war er freigebig, aber dann war er es mit dem 
Geld anderer Leute.

Judas hatte ein Gewissen, denn es war sein Gewissen, das ihn 
trieb, sich zu erhängen. Aber es war ein Gewissen, das nicht regel-
mäßig funktionierte; es herrschte nur dann und wann, ruckweise. 
Das Gewissen war nicht das leitende Element. Der Geiz hatte die 
Oberhand über das Gewissen. Er wollte Geld gewinnen. Wenn es 
auf ehrliche Art ging, dann war ihm das am liebsten; aber wenn er es 
nicht auf ehrliche Art erlangen konnte, dann eben auf andere Weise.

Judas war nur ein kleiner Händler; seine Gewinne waren nicht 
bedeutend, sonst hätte er Christus nicht für eine so geringfügige 
Summe verkauft. Dreißig Silberlinge waren ein armseliger Preis für 



181

den Meister, aber die kleine Summe war für ihn schon groß. Er war 
arm, er hatte sich an Christus angeschlossen in dem Gedanken, dass 
dieser bald zum König der Juden proklamiert werden würde und 
dass er dann ein Edelmann werden und reich sein würde. Da er aber 
dann feststellte, dass es noch sehr lange dauerte, bis Christus zu sei-
nem Königreich kommen würde, hatte er nach und nach etwas aus 
der Kasse genommen und für sich zurückgelegt. Als er jetzt fürchtet, 
dass er sich in all seinen Träumereien getäuscht hat, zieht er sich aus 
dem, was er für einen groben Irrtum hält, so gut er kann heraus und 
macht dadurch Geld, dass er seinen Herrn verrät.

Brüder, ich glaube vollen Ernstes, dass es für die Heuchler am 
wenigsten Hoffnung gibt, deren Gott das Geld ist. Ihr könnt einen 
Trinker bessern, Gott sei Dank; wir haben viele Beispiele dafür gese-
hen. Aber ich fürchte, dass die Zahl derer, die vom Krebs des Geizes 
angefressen und errettet wurden, so gering ist, dass man sie auf den 
Nagel eines Fingers schreiben könnte. Gott weiß es, welchen Don-
ner ich schon gegen Menschen geschleudert habe, die ganz für die 
Welt sind und doch vorgeben, Nachfolger Christi zu sein. Was ich 
nackten Geiz nennen würde, das nennen sie Klugheit, Vorsicht und 
Wirtschaftlichkeit. Handlungen, die ich verachten würde, begehen 
sie und halten ihre Hände für ganz rein und sitzen immer noch 
dort, wo Kinder Gottes sitzen, und denken, dass sie in den Himmel 
kommen werden.

O ihr Menschen, hütet euch vor der Geldgier! Es ist nicht Geld 
noch der Mangel an Geld, sondern die Liebe zum Geld die Wur-
zel alles Übels. Nicht das ist schlimm, dass ihr es erwerbt, nicht ein-
mal das ist schlimm, dass ihr es behaltet. Schlimm ist, dass ihr es 
liebt, dass ihr es zu eurem Gott macht, dass ihr es als die Hauptsache 
betrachtet und nicht die Sache Christi, nicht die Wahrheit Christi 
noch ein heiliges Leben mit Christus, sondern dass ihr bereit seid, 
um des Gewinnes willen alles zu opfern. Solche Menschen werden 
Riesen in der Sünde. Sie werden auf ewig als Zielscheibe höllischen 
Gelächters dienen; ihre Verdammnis wird sicher und gerecht sein.



182

Judas läuft nicht ungewarnt ins Verderben

Was tat der Meister an dem Abend, bevor Judas ihn verkaufte? Er 
wusch seine Füße! Welche Herablassung! Welche Liebe! Welches 
Vertrauen! Er nahm eine Schürze und umgürtete sich und wusch 
die Füße des Judas! Und doch brachten diese Füße den Judas zu 
denen, die Jesus gefangen nahmen!

Erinnert ihr euch, was Jesus sagte, als er Judas’ Füße gewaschen 
hatte? »Ihr seid rein, aber nicht alle.«76 Welch eine Warnung für Judas! 
Was konnte deutlicher sein? Dann, als das Mahl kam und sie mit-
einander aßen und tranken, sprach der Herr: »Einer unter euch wird 
mich überliefern.« Das war wieder deutlich; und ein wenig später sagt 
er ausdrücklich: »Der ist es, dem ich den Bissen, wenn ich ihn ein
getaucht habe, geben werde.« 77 Welch eine Gelegenheit zur Buße!

Judas kann nicht sagen, dass er etwa keinen treuen Prediger 
gehabt hätte. Was hätte persönlicher sein können? Wenn er jetzt 
nicht bereut, was ist dann zu tun? Außerdem sah Judas den tie-
fen Schmerz auf dem Antlitz Jesu, denn es war bald, nachdem er 
»im Geiste erschüttert« worden war, dass Judas das Mahl verließ 
und hinausging, um seinen Meister zu verkaufen. Dieses Antlitz, 
so voll Kummer, müsste ihn umgewandelt haben. Welche Sprache 
hätte donnernder sein können als die Worte Jesu: »Wehe aber jenem 
Menschen, durch den der Sohn des Menschen überliefert wird! Es 
wäre besser für jenen Menschen, wenn er nicht geboren wäre.«78 Er 
hatte gesprochen: »Habe ich nicht euch, die Zwölf, auserwählt? Und 
von euch ist einer ein Teufel.«79 Nun, wenn dieser Mann nicht auf-
geweckt wurde, als diese Donner über seinem Haupte rollten und 
die zuckenden Blitze auf seine Person deuteten – was für eine Hölle 
von teuflischer Hartnäckigkeit und Schuld muss in seinem Herzen 
gewesen sein!

76	 Johannes 13,10.
77	 Johannes 13,21.26.
78	 Matthäus 26,24; Markus 14,21.
79	 Johannes 6,70.



183

Wenn einige von euch Christus verkaufen, um ihren Laden am 
Sonntag offenzuhalten, wenn ihr Christus für einen Extralohn ver-
kauft, den ihr durch Betrug verdienen könnt, wenn ihr Christus um 
der zweitausend Euro willen verkauft, die ihr durch einen schur
kischen Vertrag gewinnen könnt – wenn ihr das tut, so kommt ihr 
nicht ungewarnt um.

Ich gehe nicht auf meine Kanzel, um irgendeinem unter euch 
zu gefallen. Gott weiß es: Wenn ich mehr von euren Torheiten 
wüsste, so solltet ihr noch deutlicher darauf hingewiesen wer-
den. Wenn ich mehr von den Kniffen im Geschäftsleben kennen 
würde, so würde ich mich nicht scheuen, davon zu sprechen! Aber, 
o Mann, ich bitte dich, wende dich – wenn ein solcher hier ist –, 
wende dich von diesem Bösen, damit deine Sünde vielleicht noch 
ausgetilgt werde.

Lasst uns nun die Handlung selbst betrachten. Judas ging bewusst 
in die Versuchung hinein. Er wartete nicht, bis der Teufel zu ihm 
kam, er ging dem Teufel entgegen. Er ging zu den Hohenpriestern 
und sagte: »Was wollt ihr mir geben?«80

Einer der alten puritanischen Theologen sagt dazu: »Was konn-
ten sie ihm geben? Was brauchte dieser Mann? Er brauchte nicht 
Nahrung, nicht Kleidung; er hatte es so gut wie sein Meister und die 
anderen Jünger: Er hatte genug. Er hatte alles, was er brauchte. Aber 
er sagt: ›Was wollt ihr mir geben?‹«

Die Religion mancher Leute ist auf diese eine Frage begründet: 
»Was wollt ihr mir geben?«  –  »Ja, wir würden zur Kirche gehen, 
wenn dort irgendwelche Almosen verteilt würden.« Aber wenn 
mehr dadurch zu erhalten wäre, dass sie nicht hingingen, so wür-
den sie auch das tun.

Einige von diesen Leuten sind nicht einmal so weise wie Judas. 
Ach, dort drüben ist ein Mann, der würde den Herrn schon für fünf 

80	 Matthäus 26,15.



184

Mark verkaufen. Es gibt einige, die Christus für das kleinste Silber-
stück, das bei uns im Umlauf ist, verkaufen würden. Sie sind in Ver-
suchung, den Herrn zu verleugnen, in Versuchung, auf unheilige 
Art zu handeln, auch wenn der Gewinn so gering ist, dass er nicht 
viel einbringen würde.

Diese Versuchung tritt an jeden von uns heran. Leugnet es nicht! 
Wir alle lieben es, Gewinn zu machen; es ist nur natürlich, dass wir 
es tun. Die Neigung zum Erwerben ist in jedem Herz, und unter 
den richtigen Beschränkungen ist es keine böse Neigung; aber wenn 
sie in Streit mit der Treue gegen unseren Meister kommt – und in 
einer Welt wie dieser wird sie das oft –, dann müssen wir sie über-
winden, oder wir werden zugrunde gehen.

Es kommen Gelegenheiten für einige von euch oftmals in der 
Woche, bei denen man wählen muss: Gott oder Gewinn, Christus 
oder dreißig Silberlinge. Und deshalb schärfe ich euch ein: Verlasst 
nicht euren Meister, ich bitte euch, wenn auch die Welt ihr Höchs-
tes bieten würde, wenn sie auch Annehmlichkeiten auf Annehm-
lichkeiten häufen und Ruhm, Ehre und Achtung hinzufügen würde. 
Es hat schon oft solche Fälle gegeben. Menschen, die hierherzukom-
men pflegten, fanden, dass sie im Geschäft nicht vorankamen, weil 
Sonntag der beste Tag dafür war. Sie hatten einige gute Gefühle, 
einige gute Eindrücke damals, aber sie haben diese jetzt verloren. Sie 
haben sich dem Geschäft zugewandt.

Wir haben andere gekannt, die sprachen: »Ja, ich meinte frü-
her, dass ich den Herrn lieb hätte, aber mein Geschäft ging so lange 
schlecht, wie ich das Haus des Herrn besuchte, darum gab ich meine 
Besuche auf.« Judas! Judas! Lass mich dich bei deinem Namen nen-
nen, denn ein solcher bist du. Das ist die Sünde des Abtrünnigen. 
Gott helfe dir, sie zu bereuen und nicht zu einem Priester, sondern 
zu Christus zu gehen, um ein Bekenntnis abzulegen, damit du noch 
errettet werden kannst.

Ihr könnt feststellen, dass Judas in dem Verkaufen Christi seinem 
Meister treu war.



185

»Seinem Meister treu?«, fragt ihr. Ja, sein Meister war der Teufel. 
Nachdem er ein Abkommen mit ihm getroffen hatte, führte er es 
ehrlich aus. Einige Leute sind immer sehr ehrlich gegen den Teufel. 
Wenn sie gesagt haben, dass sie etwas Unrechtes tun wollen, dann 
sagen sie, dass sie es tun müssten, weil sie es versprochen hätten, als 
wenn ein Eid für einen Menschen verbindlich sein könnte, wenn es 
sich um etwas Unrechtes handelt.

»Ich will nie wieder in dieses Haus gehen!«, haben einige gesagt, 
und nachher haben sie gesprochen: »Ich wünschte, ich hätte das 
nicht gesagt.« War es etwas Unrechtes? Was ist euer Eid dann 
wert? Es war ein Eid, der dem Teufel geschworen wurde. Was war 
das törichte Versprechen anders als ein dem Satan gegebenes Ver
sprechen? Wollt ihr ihm treu sein?

Ach, wollte Gott, ihr wärt dem Herrn Jesus treu! Möchten wir 
Christus so treu sein, wie Satans Diener es ihrem Herrn sind!

Judas verriet seinen Meister mit einem Kuss. Das ist so, wie die 
meisten Abtrünnigen es tun: Sie verraten immer mit einem Kuss. 
Habt ihr je ein gottloses Buch gelesen, das nicht mit einem tiefen 
Respekt vor der Wahrheit begann? Ich nie. Selbst die neueren, von 
Theologen geschriebenen beginnen so. Sie verraten den Sohn des 
Menschen mit einem Kuss. Die am frömmsten aussehenden Leute 
sind oft die Scheinheiligsten der Welt.

Wir schließen mit der Reue des Judas. Er bereute; aber es war die 
Reue, die den Tod bewirkt. Er legte ein Bekenntnis ab, aber nicht mit 
Rücksicht auf die Tat selbst, sondern nur mit Blick auf ihre Folgen. 
Es tat ihm sehr leid, dass Christus verurteilt wurde. Etwas schlum-
mernde Liebe, die er einst für seinen Meister hatte, wachte auf, als er 
sah, dass er verurteilt wurde. Er hatte vielleicht nicht gedacht, dass 
es dahin kommen würde. Er mag die Hoffnung gehabt haben, dass 
er ihnen entgehen würde, und dann hätte er seine dreißig Silber-
linge behalten und ihn nochmals verkaufen können.

Vielleicht dachte Judas auch, dass sich Jesus durch irgendeine 



186

wunderbare Machtentfaltung aus ihren Händen befreien oder das 
Königtum proklamieren würde, und dann hätte er selbst nur dieses 
sehr gesegnete Ergebnis beschleunigt.

Freunde, jeder, der Folgen bereut, bereut nichts. Der Spitzbube 
bereut den Galgen, aber nicht den Mord. Das ist keine Reue. Das 
menschliche Gesetz muss natürlich die Strafe nach den Folgen der 
Sünde bemessen, aber Gottes Gesetz tut das nicht.

Stellen wir uns einen Bahnwärter an einer Eisenbahnstrecke 
vor, der seine Pflicht vernachlässigt. Es passiert ein Zugunglück, 
und Menschen werden getötet. Nun, dieser Mann ist wegen sei-
ner Sorglosigkeit schuldig. Aber dieser Wärter hat vielleicht häu-
fig schon seine Pflicht vernachlässigt; kein Unglück ist daraus ent-
standen, und er ist nach Hause gegangen und hat gesagt: »Oh, ich 
habe kein Unrecht getan.« Nun, das Unrecht ist niemals nach dem 
Unfall zu bemessen, sondern nach der Sache selbst; und wenn du 
eine Sünde begangen hast und unentdeckt davongekommen bist, so 
ist das ebenso schändlich in Gottes Augen. Wenn du Unrecht getan 
hast, und die Vorsehung hat die natürliche Folge des Unrechts ver-
hütet, so hat Gott die Ehre davon, aber du bist so schuldig, als 
wenn deine Sünde von all ihren Folgen begleitet gewesen wäre und 
die ganze Welt in Flammen gesetzt hätte. Messt niemals die Sünde 
nach ihren Folgen, sondern bereut sie nach dem, was sie in sich 
selbst ist.

Obwohl Judas nur um der Folgen willen traurig war, geriet er 
doch in Gewissensangst. Er suchte einen Baum, befestigte einen 
Strick daran und erhängte sich. Aber in seiner Hast erhängte er sich 
so schlecht, dass der Strick zerriss. Er fiel in einen Abgrund, und wir 
lesen, dass dort seine Eingeweide ausgeschüttet wurden. Er lag da 
als eine verstümmelte Leiche am Fuß einer Klippe, ein Grauen für 
jeden Vorübergehenden.

Wer ein Gewerbe aus der Gottseligkeit macht – wenn so jemand 
dies liest –, der mag vielleicht nicht wie Judas enden, aber er nehme 
diese Lehre zu Herzen.



187

Keach81, mein ehrwürdiger Vorgänger, erzählt in einem seiner 
Predigtbände von dem Tod eines John Child. Dieser war ein Pre-
diger in einer Freikirche. Um des Gewinnes willen und um eine 
Stelle zu bekommen, handelte er wider sein Gewissen und trat zur 
bischöflichen Kirche über. Er handelte weiter wider sein Gewissen, 
indem er Kinder besprengte und all die anderen Zeremonien der 
Kirche ausführte. Zuletzt überfielen ihn wegen seiner Handlungen 
solche Schrecken, dass er seine Stelle aufgab und krank wurde; und 
seine Schwüre, Lästerungen und Flüche auf dem Sterbebett waren 
etwas so Schreckliches, dass sich alle darüber verwunderten.

Keach schrieb einen ausführlichen Bericht darüber, und viele gin-
gen hin und versuchten, den Mann zu trösten. Aber er sagte immer 
wieder: »Geht fort! Geht fort! Es nützt nichts, ich habe Christus ver-
kauft!«

Ihr kennt auch den furchtbaren Tod von Franz Spira82. In der 
ganzen Literatur gibt es nichts so Schreckliches wie den Tod von 
Spira. Der Mann hatte die Wahrheit gekannt; er stand gut unter 
den Reformatoren; er war ein Gelehrter und allem Anschein nach in 
gewissem Maß ein treuer Mann. Aber er ging zur römischen Kirche 
zurück; er wurde abtrünnig. Und dann, als sein Gewissen erweckt 
war, floh er nicht zu Christus, sondern sah auf die Folgen anstatt auf 
die Sünden. Als er sah, dass die Folgen nicht geändert werden konn-
ten, vergaß er, dass Sünden vergeben werden können, und starb in 
der furchtbarsten Angst.

Möge der Herr jetzt Erbarmen mit uns haben und unsere Herzen 
erforschen! Alle, die da sagen: »Wir brauchen diese Predigt nicht«, 
sind wahrscheinlich solche, die sie am nötigsten haben. Wer sagen 
wird: »Gut, wir haben keinen Judas unter uns«, ist wahrscheinlich 
selbst ein Judas. Erforscht euer Herz; kehrt jede Falte ans Licht, seht 

81	 Benjamin Keach (1640 – 1704), von 1668 bis 1704 Pastor der New Park Street Chapel in London, in der 
auch Spurgeon später predigte.

82	 John Bunyan (1628 – 1688), Autor von The Pilgrim’s progress (dt. »Die Pilgerreise«), berichtet in seinem 
Buch Grace abounding (dt. »Gnadenfülle«) von einem Mann namens Franz Spira, der unter Druck der 
mittelalterlichen Inquisition seinem Glauben abschwor und danach in tiefe Verzweiflung fiel.



188

in jedem Winkel eurer Seelen nach, ob euer Glaube an Christus, an 
seine Wahrheit und an Gott echt ist oder ob er ein Bekenntnis ist, 
das ihr aufrecht haltet, weil es euch aufrecht hält. Der Herr erforsche 
und prüfe uns und lasse uns unseren Weg erkennen!

Und nun zum Schluss: Es ist ein Heiland da, und dieser Heiland 
ist willig, uns jetzt anzunehmen. Wenn ich nicht ein Heiliger bin, 
so bin ich doch ein Sünder. Würde es nicht am besten für uns alle 
sein, wiederum zur Quelle zu gehen? Möge sich jeder von uns aufs 
Neue prüfen und sprechen: »Herr, du weißt, was ich bin. Ich weiß 
es selbst nicht, aber wenn es nicht recht mit mir steht, so mache du 
es recht; und wenn es recht ist, so erhalte es so. Ich habe mein Ver-
trauen auf dich gesetzt. Bewahre mich um deiner selbst willen.«



189

Die Wiederherstellung 
des Petrus

»Und sogleich, während er noch redete, krähte der Hahn.  
Und der Herr wandte sich um und blickte Petrus an;  

und Petrus erinnerte sich an das Wort des Herrn, wie er zu ihm 
gesagt hatte: Ehe der Hahn heute kräht, wirst du mich dreimal 

verleugnen. Und er ging hinaus und weinte bitterlich«  
(Lukas 22,60-62).

Petrus hatte einen tiefen Fall getan. Er hatte seinen Meister verleug-
net, ihn wiederholt verleugnet, ihn mit Schwüren verleugnet, ihn 
verleugnet, während sein Meister geschlagen und falsch angeklagt 
wurde. Er hatte ihn verleugnet, obwohl er Apostel war, obwohl 
er erklärt hatte: »Wenn alle an dir Anstoß nehmen werden, ich 
werde niemals Anstoß nehmen.«83 Er meinte, dass er nie straucheln 
könnte; und gerade deswegen fiel er sehr tief. Ein hochmütiger Sinn 
geht dem Fall voraus.

O dass wir auf die Wurzeln bitterer Früchte sähen und sie zer-
störten! Wenn Vermessenheit heute auf dem Boden unseres Her-
zens blüht, so werden wir bald die böse Frucht sehen, die daraus 
folgt. Vertrauen auf unsere Charakterfestigkeit, Tiefe der Erfahrung, 
Klarheit der Einsicht oder Reife in der Gnade wird uns zuletzt zu 

83	 Matthäus 26,33.



190

einem schmählichen Fall bringen. Wir müssen uns entweder selbst 
verleugnen – oder wir werden unseren Herrn verleugnen.

Die Ursache der Verleugnung des Petrus war Feigheit. Er schämte 
sich in der Gegenwart einer Magd. Er konnte es nicht ertragen, als 
ein Nachfolger des Galiläers bezeichnet zu werden. Er wusste nicht, 
was darauf folgen könnte. Er sah seinen Herrn ohne einen Freund 
und hatte den Eindruck, es sei eine verlorene Sache; er wollte sich 
nicht länger zu ihm bekennen.

Wer hätte gedacht, dass Petrus als Feigling handeln würde! Doch 
die Feigheit folgt der Prahlerei auf den Fersen. Wer denkt, dass er 
gegen die ganze Welt fechten kann, wird der erste sein, der davon-
läuft.

Seine Sünde entstand auch aus einem Mangel an Wachsam-
keit. Sein Meister hatte zu ihm gesprochen: »Vermochtest du nicht 
eine Stunde mit mir zu wachen?«84 Der Herr sprach mehrmals zu 
ihm: »Wacht und betet, damit ihr nicht in Versuchung kommt.«85 
Diese Worte wurden mit großer Eindringlichkeit wiederholt, denn 
sie waren sehr nötig. Aber Petrus hatte nicht gewacht, er hatte sich 
die Hände gewärmt. Er betete nicht; er fühlte sich zu stark, um zu 
besonderem Gebet getrieben zu werden.

Als Petrus zum ersten Mal seinen Meister verleugnete, krähte ein 
Hahn. Petrus muss dieses Krähen gehört haben, sonst hätte er das 
nicht den Evangelisten mitgeteilt, die es berichteten. Doch obwohl 
er es hörte, gab er denen ein Beispiel, die Ohren haben, aber nicht 
hören. Man hätte denken sollen, dass die Warnung sein Gewissen 
getroffen hätte, aber sie tat es nicht. Als der Hahn dann zum zweiten 
Mal krähte, nachdem Petrus den Herrn dreimal verleugnet hatte, 
wäre er vielleicht immer noch nicht aus seinem furchtbaren Schlum-
mer aufgewacht, wenn ihn der Herr Jesus nicht angeblickt hätte.

Gott bewahre uns vor diesem Geist des Schlummers, denn er 
ist äußerst gefährlich. Petrus war unter dem grässlichen Einfluss 

84	 Markus 14,37.
85	 Markus 14,38.39.



191

Satans, denn es war eine Nacht, in der die Mächte der Finsternis 
besonders tätig waren. »Dies ist eure Stunde«, sprach Jesus, »und die 
Gewalt der Finsternis.«86 Derselbe Feind, der den Heiland erfolg-
los angriff – denn er sprach: »Der Fürst dieser Welt kommt und hat 
nichts in mir«87 –, griff Petrus mit traurigem Erfolg an. Der Böse 
hatte etwas an Petrus; er fand es bald heraus. Die Funken von Satans 
Stein und Stahl fielen auf unseren Herrn wie auf Wasser; aber das 
Herz des Petrus war wie Zunder, und als die Funken fielen, fanden 
sie dort Nahrung.

O dass wir bewahrt blieben vor den Angriffen Satans! Ein Mensch 
gewinnt nie etwas vom Teufel, selbst wenn er ihn überwindet. Ihr 
werdet feststellen, dass ihr aus dem Kampf mit ihm, selbst wenn ihr 
entrinnt, nur mit Schrammen und Wunden herauskommt, deren 
Narben ihr bis zum Tod tragen werdet.

»Die ganze Zeit über«, sagt Bunyan, »während Christian mit 
Apollyon focht, lächelte er nicht ein einziges Mal.«88 Oh nein, es 
ist nicht zum Lächeln, wenn uns der Erzfeind anfällt. Er ist ein 
solcher Meister in der grausamen Kunst, die Seele zu verwunden, 
dass jeder Streich trifft. Er kennt unsere jetzigen schwachen Stel-
len, er bringt uns unsere vergangenen Irrtümer in Erinnerung, und 
er malt in den schwärzesten Farben unser künftiges Elend und sucht 
so unseren Glauben zu vernichten. Alle seine Pfeile sind feurig. Es 
gehört die ganze Kraft eines Menschen dazu und noch sehr viel 
mehr, die schlauen und grausamen Hiebe Satans abzuwehren. Das 
Schlimmste ist, dass er, wie bei Petrus, einen Zauber über die Men-
schen wirft, sodass sie gar nicht erst kämpfen, sondern sich ihm als 
leichte Beute ausliefern.

Unser Heiland sprach zu Petrus: »Simon, Simon! Siehe, der Satan 
hat begehrt, euch zu sichten wie den Weizen. Ich aber habe für dich 
gebetet, damit dein Glaube nicht aufhöre.«89 Petrus war ebenso sehr 

86	 Lukas 22,53.
87	 Johannes 14,30.
88	 Aus: Bunyan, John (1678). The Pilgrim’s Progress (dt. »Die Pilgerreise«).
89	 Lukas 22,31.32.



192

der Macht Satans ausgesetzt wie das Korn der Schaufel dessen, der 
es sichtet. Er wurde in diesem Sieb auf und ab geworfen und ging so 
unter Schwüren und Flüchen von Feigheit zu klaren Verleugnungen 
seines Meisters über.

Ich möchte in dieser Predigt hauptsächlich über die Wieder
herstellung des Petrus sprechen. Petrus wurde niedergeworfen, 
aber auch bald wieder aufgerichtet. Ein Schriftsteller sagt, diese 
Geschichte sollte eher »die Wiederherstellung des Petrus« als »der 
Fall des Petrus« genannt werden. Sein Fall war bald vorüber; er 
war wie ein kleines Kind, das Gehen lernt und kaum auf dem 
Boden liegt, wenn ihm seine Mutter schon wieder aufhilft. Er 
verharrte nicht in der Sünde wie David, der monatelang ohne 
Buße blieb, sondern es war ein rasches Wort von einem Mann, 
der durch eine plötzliche Versuchung umgeworfen wurde, und es 
folgte eine schnelle Buße darauf. Seine Wiederherstellung wollen 
wir jetzt betrachten.

Sie wurde durch zwei äußere Mittel bewirkt. Ich denke gern an 
die seltsame Verbindung, die uns hier begegnet: das Krähen des 
Hahns und der Blick des Herrn. Wenn ich hier predige, muss ich 
fast bei dem Gedanken lächeln, dass Gott durch mich eine Seele 
retten könnte. Ich sehe in diesem armen Hahn ein passendes Bild 
von mir. Mein Predigen ist ein armseliges Krähen. Aber wie sich des 
Meisters Blick mit dem Krähen des Hahns verband, so hoffe ich, 
wird er meine schwache Predigt begleiten.

Das nächste Mal, wenn du versuchst, eine Seele für Christus zu 
gewinnen, sage zu dir selbst: »Ich kann es nicht tun; ich kann ein 
hartes, aufrührerisches Herz nicht schmelzen, aber dennoch will 
mich der Herr gebrauchen – und wenn sich der Blick des Herrn 
mit meinen schwachen Worten verbindet, so wird das Herz schmel-
zen. Krähe nur weiter, armer Vogel; wenn Jesus blickt, während du 
krähst, so wirst du nicht vergeblich krähen, sondern du wirst das 
Herz des Petrus brechen.« Christus hat alle Ehre und umso mehr 



193

Ehre, wenn er durch geringe Mittel wirkt. Ich hoffe, heute wird eine 
Verbindung zwischen der Schwachheit des Predigers und der Kraft 
des Heiligen Geistes da sein, sodass steinerne Herzen gebrochen 
werden und Gott verherrlicht wird.

Wir wollen zuerst auf den Herrn sehen, der Petrus anblickte, und 
zweitens den Blick sehen, mit dem der Herr Petrus ansah. Drittens 
lasst uns Petrus sehen, den der Herr ansah.

Seht den Herrn, der Petrus anblickt

Könnt ihr ihn euch vorstellen, dort in der Halle, vor dem Hohen-
priester und dem Hohen Rat? Petrus ist in dem unteren Teil des 
Palastes und wärmt sich die Hände am Feuer. Könnt ihr sehen, wie 
sich der Herr Jesus umwendet und seine Augen fest auf seinen irren-
den Jünger richtet? Was seht ihr in diesem Blick?

Ich sehe in diesem Blick zuerst etwas, was mich ausrufen lässt: Welch 
eine sorgende Liebe! Jesus ist gebunden, er wird angeklagt, man hat 
ihn soeben ins Gesicht geschlagen – aber seine Gedanken sind bei 
dem irrenden Petrus. Ihr müsst all euren Verstand zusammenneh-
men, wenn ihr vor grausamen Richtern steht und auf falsche Ankla-
gen zu antworten habt. Es ist umso schwerer für euch, wenn ihr nie-
mand habt, der euch beisteht oder für euch zeugt. Es ist natürlich, 
dass zu solcher Stunde all eure Gedanken mit euren eigenen Leiden 
und Sorgen beschäftigt sind. Es wäre nicht zu tadeln gewesen, wenn 
der Herr seine Gedanken nur auf seine persönlichen Leiden gerich-
tet hätte. Aber unser treuer Meister denkt an Petrus, sein Herz wen-
det sich zu seinem Jünger. An Petrus dachte der Erlöser, als er selbst 
verspottet und geschmäht wurde.

Gelobt sei sein teurer Name! Jesus hat immer ein Auge für sein 
Volk, ob er in seiner Schmach oder in seiner Herrlichkeit ist. Jesus 
hat immer ein Auge für die, für die er sein Blut vergoss. Obwohl er 



194

jetzt in der Herrlichkeit regiert, blickt er doch beständig auf die Sei-
nen; er hat Freude an ihnen, und sein Auge wacht über ihnen. Es 
war kein Atom von Selbstsucht in unserem Heiland. »Andere hat er 
gerettet, sich selbst kann er nicht retten.«90 Er sah auf andere, aber 
nie auf sich selbst. Ich sehe also in dem Blick unseres Herrn eine 
wunderbare Liebe.

Ich stelle weiter fest: Welch eine grenzenlose Herablassung! Wenn 
unseres Herrn Auge an jenem Tag zu dem »anderen Jünger«, der dem 
Hohenpriester bekannt war, gewandert wäre oder wenn er einige 
der Diener des Hauses erblickt hätte, wären wir nicht so erstaunt 
gewesen. Aber als sich Jesus umwendet, blickt er auf Petrus – den 
Mann, von dem wir augenblicklich unser Gesicht abgewandt hät-
ten, nachdem er sich so elend betragen hat. Er hatte sehr schmach-
voll und grausam gehandelt, und doch suchte ihn des Meisters Auge.

Wenn diese Predigt ein Mann hört, der sich dem Teufel nahe ver-
wandt fühlt, so bitte ich den Herrn, ihn zuerst anzusehen. Wenn du 
das Gefühl hast, dass du alles Gute von dir geworfen und den Herrn 
verleugnet hast, so betrachte doch die erstaunliche Barmherzigkeit 
des Herrn. Wenn du einer von den Seinen bist, so wird dich sein 
mitleidsvolles Auge herausfinden; denn sogar jetzt folgt es dir wie 
der Hagar, als sie rief: »Du bist der Gott des Schauens!«91

Als ich zum ersten Mal erkannte, dass mich der Herr mitten in 
meiner Sünde mit Liebe angesehen hat, da schien es mir zu wunder-
bar. Er, den die Himmel anbeten, vor dessen Auge das ganze Welt-
all wie eine Landkarte ausgebreitet liegt, geht doch an allen Herr-
lichkeiten des Himmels vorüber, um seinen Blick auf ein verirrtes 
Schaf zu richten und es in großer Barmherzigkeit zur Herde zurück-
zubringen. Dass der Herr der Herrlichkeit einen Jünger ansieht, der 
ihn verleugnet, ist grenzenlose Herablassung!

90	 Matthäus 27,42; Markus 15,31.
91	 1. Mose 16,13.



195

Aber dann wiederum: Welch eine Weisheit sehe ich hier! »Der 
Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Er wusste am bes-
ten, was zu tun sei. Er sprach nicht zu ihm, sondern sah ihn ein-
fach nur an. Er hatte früher zu ihm gesprochen, und diese Stimme 
hat ihn zum Menschenfischer berufen; er hatte ihm früher die Hand 
gereicht und ihn gerettet, als er zu sinken begann. Aber diesmal gibt 
er ihm weder Stimme noch Hand, sondern das, was jetzt nötig war: 
Er richtet sein Auge auf ihn. »Der Herr blickte Petrus an.«

Wie weise wählt Christus stets die Art, in der er seine Liebe aus-
drückt und unser Bestes wirkt! Wenn er dort zu Petrus geredet hätte, 
so würde ihn der Pöbel angegriffen oder mindestens Bemerkungen 
über den Schmerz des Meisters und die Verleugnung des Jüngers 
gemacht haben. Aber unser gnädiger Herr wird nie unnötigerweise 
die Fehler seiner Erwählten bloßstellen. Vielleicht hätten Worte nie 
alles das ausdrücken können, was in diesem Blick des Erbarmens 
lag. Unser Heiland brauchte die vorsichtigste, die umfassendste, 
die nützlichste Art, zu dem Herzen seines verirrten Nachfolgers zu 
reden.

Wenn ich wieder an diesen Blick denke, bin ich gezwungen zu 
rufen: Welch göttliche Kraft zeigt sich hier!

Liebe Freunde, dieser Blick wirkte Wunder. Ich predige zuwei-
len mit meiner ganzen Seele einem »Petrus«, aber ach, obwohl ihm 
meine Predigt gefällt, vergisst er sie. Ich habe gesehen, dass »Petrus« 
ein gutes Buch las, voller Ermahnungen, und wenn er es durchgele-
sen hatte, machte er das Buch zu und legte sich schlafen. Ich erin-
nere mich an meinen »Petrus«, als er seine Frau verlor, und man 
hätte denken sollen, es würde ihn bewegt haben; und das tat es 
auch, er war traurig. Dennoch ging er nicht zum Herrn zurück, den 
er verlassen hatte, sondern verharrte in seinem Zustand.

Ihr seht also, wie unser Herr das mit einem Blick fertigbringt, 
was wir mit einer langen Predigt nicht vermögen, was der gewal-
tigste Schriftsteller nicht durch Hunderte von Seiten tun kann und 



196

was die Trübsal nicht mit ihrem schwersten Schlag bewirken kann. 
Er blickte, und Petrus weinte bitterlich.

O die Macht des Herrn Jesus Christus! Wenn er solche Macht 
hatte, als er gebunden vor seinen Anklägern stand, wie ist seine 
Macht erst jetzt, wo er vollkommen erretten kann, die durch ihn zu 
Gott kommen!

Der Sohn Gottes sah Petrus an! Der Text braucht nicht den 
Namen Jesus, sondern sagt ausdrücklich: »Der Herr wandte sich um 
und blickte Petrus an.«

Ich möchte euch bitten zu beachten, welch praktische Lehren 
sich hier zeigen. Du bist ein christlicher Mann oder eine christliche 
Frau, du bist durch göttliche Gnade vor einer entehrenden Sünde 
bewahrt geblieben. Danke Gott, dass es so ist. Ich darf wohl sagen, 
wenn du in dein Inneres blickst, so findest du viel, dessen du dich 
zu schämen hast; aber doch bist du vor offenen Sünden bewahrt 
geblieben.

Ach, einer deiner Freunde hat sich entehrt: Er war noch vor kur-
zer Zeit Glied der Gemeinde, aber er ist schmachvoll abgewichen. 
Du kannst seine Sünde nicht entschuldigen; im Gegenteil, du bist 
gezwungen, großen Unwillen über seine Torheit, seine Unwahrheit, 
seine Schlechtigkeit zu empfinden. Er hat die Feinde des Herrn zur 
Lästerung veranlasst und der Sache der Gerechtigkeit Schaden zuge-
fügt.

Nun weiß ich, was sich in dir regen wird. Du wirst geneigt sein, 
die Bekanntschaft mit ihm abzubrechen, ihn ganz zu verleugnen 
und ihn kaum noch anzusehen, wenn du ihm auf der Straße begeg-
nest. Dies ist die Weise der Menschen, aber nicht die Weise Jesu. Ich 
beschwöre dich, handle nicht in einer Christus so unähnlichen Art! 
»Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Wollen ihn seine 
Diener nicht ansehen?

Du bist nicht so vollkommen wie dein Herr, bist nur ein armes, 
sündiges Geschöpf gleich deinem gefallenen Bruder. Bist du zu stolz, 
den Gefallenen anzusehen? Willst du nicht versuchen, ihn zurück-



197

zubringen? Das Schlimmste, was du einem Rückfälligen tun kannst, 
ist, ihn fallen zu lassen. Deine Pflicht ist, einem solchen »im Geist 
der Sanftmut« zurechtzuhelfen, »wobei du auf dich selbst siehst, 
dass nicht auch du versucht werdest«92.

O Brüder und Schwestern, unsere Füße wären auch beinahe aus-
geglitten. Wenn wir auf unser sicheres Stehen stolz sind, so kann 
der Herr wohl um unserer Eitelkeit willen mit uns zürnen und mag 
mit Recht sprechen: »Wie kann ich diesen Stolz dulden? Ich habe 
viel Sorge für diesen Mann getragen und über ihn gewacht, um ihn 
vor der Sünde zu bewahren, und nun rechnet er sich den Verdienst 
dafür zu und spielt den großen Mann und bildet sich ein, er werde 
verunreinigt, wenn er sich mit meinen armen, verirrten Kindern 
verbindet.«

Was ist schlimmer in den Augen Gottes: der plötzliche Sünden-
fall oder der lang andauernde Stolz, der sich in der Gegenwart des 
Herrn rühmt und verächtlich auf Irrende blickt?

Es ist nicht meine Aufgabe, Sünde zu messen, aber ich möchte 
euch diese klare Pflicht einschärfen: Weil unser Herr und Meister 
den rückfälligen Petrus ansah, so lasst uns unsere irrenden Brüder 
auch aufsuchen.

Noch eine Lehre: Beachtet, was für ein himmlischer Trost darin liegt: 
»Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Ja, Jesus sieht 
auch den Sünder an.

Die Lehre von Gottes Allwissenheit wird weit öfter auf eine harte 
als auf eine tröstliche Weise dargestellt. Habt ihr nie eine Predigt 
über »Du bist der Gott des Schauens« gehört, deren Kern war: »Des-
halb zittert und fürchtet euch«? Das ist keine rechte Auslegung des 
Textes, denn Hagar rief diese Worte, weil der Herr eingegriffen und 
ihr geholfen hatte, nachdem sie von ihrer Herrin geflohen war. Es 
war ihr ein Trost, dass sie den gesehen hatte, der sie ansah.

92	 Galater 6,1.



198

Es ist wahr, Sünder, dass Gott deine Sünde gesehen hat. Aber es 
ist auch wahr, dass er Erbarmen mit dir hat, wenn er dein Verderben, 
dein Elend, deine Traurigkeit sieht. Er blickt auf deine Sünde, um 
sie wegzunehmen und dich zu reinigen. Wie der Herr Petrus ansah, 
so sieht er dich an. Er hat dir nicht den Rücken zugekehrt; er hat 
den Blick des Mitleids nicht von dir abgewandt. Er sieht bis auf den 
Grund deines Herzens und sieht alle deine Gedanken. Du brauchst 
nicht umherzugehen und Gott zu suchen: Er sieht dich jetzt an. Er 
ist nicht ferne von einem jeglichen unter uns; er ist innerhalb deines 
Gesichtskreises. Du sollst auf ihn blicken. Und wenn du es tust, so 
werden deine Augen den seinigen begegnen.

Ich meine, wir haben aus diesem kurzen Blick auf den Herrn, der 
Petrus ansah, viel entnommen. Ich zweifle nicht, dass wir, wenn wir 
mehr Zeit und mehr Einsicht hätten, noch größere Dinge als diese 
sehen würden.

Seht den Blick des Herrn!

Dieser Blick frischte das Gedächtnis des Petrus auf. »Der Herr 
wandte sich um und blickte Petrus an.«

Welch ein Anblick muss es für Petrus gewesen sein! Unsers Meis-
ters Antlitz war in dieser Nacht rot von blutigen Striemen. Sein Kör-
per war abgezehrt, seine Augen waren müde vom Mangel an Schlaf, 
und seine ganze Erscheinung war ein Bild des Leidens. Wenn je 
ein Bild des Schmerzensmannes hätte gezeichnet werden sollen, so 
müsste es eigentlich diesen Augenblick festhalten, wo sich der Herr 
umwandte und Petrus ansah.

Beim Fackellicht und der flackernden Flamme des Feuers im 
Hofe vor der Halle des Kajaphas sah Petrus einen Mann stehen, des-
sen Blick nie wieder aus seiner Seele schwinden konnte. Er sah den 
Mann, den er liebte, wie er ihn nie zuvor gesehen hatte. Dies war 
der, der ihn zum Menschenfischer berufen hatte, als er beim Fischen 



199

war. Es war der, der ihn das Netz auszuwerfen befahl und ihn eine 
unglaubliche Menge Fische fangen ließ, sodass das Boot zu sinken 
begann und er ausrief: »Geh von mir hinaus, denn ich bin ein sün-
diger Mensch, Herr!«93 Es war der, der ihn auf dem Wasser gehen 
ließ und zu anderen Zeiten Wind und Wetter bedrohte und Tote 
auferweckt hatte. Es war der, mit dem Petrus auf dem Berg der Ver-
klärung gewesen war. Obwohl das Gesicht Jesu mit Blut befleckt 
war, konnte Petrus doch sehen, dass es derselbe Herr war, mit dem 
er drei Jahre lang vertraut zusammengelebt hatte.

Alles das muss in einem Augenblick die Seele des Petrus durch-
zuckt haben. Ich wundere mich nicht, dass er in der Erinnerung 
daran hinausging und bitterlich weinte. Er liebte seinen Herrn wirk-
lich. Seine Verleugnung war keine Verleugnung des Herzens, son-
dern der Zunge, und als der Mann, an den er geglaubt hatte, vor 
seine Seele trat, brach sein Herz in tausend Stücke vor Traurigkeit 
darüber, dass er einen solchen Freund verleugnet hatte. Ja, dieser 
Blick erweckte tausend Erinnerungen, und sie forderten das aufrich-
tige Herz des Petrus auf, seine Schwachheit zu bereuen.

Außerdem war dieses Umwenden des Meisters eine besondere 
Erinnerung an seine warnenden Worte: »Ach, Petrus, sagte ich dir 
nicht, es würde so sein? Du sprachst: ›Wenn alle an dir Anstoß neh-
men werden, ich werde niemals Anstoß nehmen.‹ Sagte ich dir 
nicht, dass du mich, ehe der Hahn kräht, dreimal verleugnen wür-
dest?« Kein Vorwurf wurde laut, und doch hat das milde Auge des 
Herrn dem Petrus seine Torheit und des Meisters überlegene Weis-
heit enthüllt.

Hier sah Petrus seinen eigenen Charakter und seines Herrn 
Scharfblick. Es war eine Weissagung gewesen. Wie alle anderen 
Weissagungen wurde sie verstanden, nachdem sie erfüllt war. Wir 
lesen, dass Petrus an die Worte Jesu dachte, als er zu ihm sagte: 
»Ehe der Hahn heute kräht, wirst du mich dreimal verleugnen!« Es 

93	 Lukas 5,8.



200

ist also klar, dass unseres Herrn Blick eine besondere Mahnung an 
seine früheren Worte war. Er erweckte und erinnerte den Petrus und 
ließ ihn sehen, wie töricht und wie unentschuldbar sein Fehler war.

Sicher war es auch eine Mahnung an das Herz des Petrus. Ich 
bat euch vorhin, beim Lesen des Kapitels zu beachten, dass die 
Geschichte von Petrus mit der Erzählung der Leiden unseres Herrn 
verwoben ist. Sie ist so verwoben, weil sie einen wesentlichen Teil 
dieser Leiden ausmacht. Wir müssen sie nicht als ein zufälliges 
Ereignis betrachten; sie war ein Teil der Schmerzen, die er zu tragen 
hatte, als er an unserer Stelle stand.

»Schlage den Hirten, und die Herde wird sich zerstreuen.«94 Die-
ses Zerstreuen der Schafe, von dem Petrus ein bemerkenswertes Bei-
spiel ist, war eine der bitteren Zutaten zu den Schmerzen unseres 
Erlösers. »Meine Lieben und meine Genossen stehen fernab von 
meiner Plage«95, ist seine Klage in Psalm 38. Als sich der Heiland 
dem Petrus zeigte, Linien des Kummers tief in sein Gesicht einge-
graben, schien er ihm zu sagen: »Kannst du mich jetzt verleugnen? 
Ich bin für dich gebunden, und du verleugnest mich?«

Der Herr konnte Petrus nicht ansehen, ohne eine starke Bewe-
gung in dem Herzen des schwachen Jüngers zu erzeugen, der sich 
jetzt in einem so traurigen Zustand befand. Dieser Blick berührte 
sehr zarte Saiten. Kein einziges Wort der Mahnung war nötig; der 
Blick genügte, die Tiefen der Seele des Petrus aufzurühren.

Was sagte dieser Blick hauptsächlich? Als ich das überlegte, kam 
mir folgender Gedanke: Als der Herr Petrus ansah, frischte er sein 
Gedächtnis auf und richtete eine Mahnung an sein Gewissen, aber 
dennoch offenbarte er vor allem seine Liebe. Wenn es mir gestat-
tet ist, demütig und ehrfurchtsvoll zu lesen, was auf meines Meis-
ters Angesicht geschrieben stand, so denke ich, war es dies: »Und 
doch liebe ich dich, Petrus, ich liebe dich von ganzem Herzen. Du 

94	 Sacharja 13,7.
95	 Psalm 38,12.



201

hast mich verleugnet, aber ich sehe dich immer noch für einen der 
Meinen an. Ich kann dich nicht aufgeben. Ich habe dich je und je 
geliebt und dir trotz deines schlechten Betragens nicht den Rücken 
zugekehrt. Sieh, ich blicke freundlich auf dich und sehe voraus, dass 
du mir noch dienen wirst. Verzweifle nicht, Petrus, denn ich will 
dich wieder aufnehmen, und du sollst mich verherrlichen.«

Wenn ich daran denke, was mein Herz am ehesten brechen 
würde, wenn ich meinen Herrn verleugnet hätte, so scheint es mir 
das zu sein, wenn er zu mir spräche: »Trotz deiner Sünde liebe ich 
dich immer noch.« Die Liebe ist der große Herzensbrecher. Unver-
änderliche Liebe ist jener göttliche Hammer, der den Felsen in Stü-
cke zerschlägt. Wenn ein Mensch sein Herz noch so sehr gegen Gott 
verhärtet hat, so kann ihn doch die allmächtige Liebe Jesu erreichen. 
Wer kann dem Zauber unwandelbarer Liebe widerstehen? Schärfer 
als ein Schwert ist ein Blick der Liebe. Glühender als Kohlen sind 
die Flammen der Liebe.

Ich freue mich darüber, dass mein Herr seine Verirrten zurück-
bringen wird. O ihr, die ihr gern zu ihm zurückkehren möchtet, 
lasst euch ermuntern! Gott »wird nicht immer rechten und nicht in 
Ewigkeit nachtragen«96. Diese Lehre gewinnt die Menschen zurück. 
Es gibt Gottlose, die diese Lehre missbrauchen, um in der Sünde 
zu verharren, aber deren Verdammung ist gerecht. Ehrliche Men-
schen werden in der maßlosen und unveränderlichen Liebe Christi 
einen Grund sehen, um zu dem zurückzueilen, von dem sie abge-
wichen sind.

Dieser Blick durchdrang das innerste Herz des Petrus. Nicht 
jeder Blick, den wir empfangen, geht so tief. Ich blicke mit tiefer 
Liebe auf Menschen von dieser Kanzel aus, und ich bemerke, dass 
sie verstehen, was ich meine, aber sie schütteln es bald ab. Unser 
Heiland hat ein Auge, das Mark und Bein durchdringt. Er blickt 
in die geheimen Kammern der Seele; sein Blick ist ein Sonnen-

96	 Psalm 103,9.



202

strahl, der die dunklen Stellen unserer Natur durch seinen Glanz 
erhellt.

Petrus konnte nicht anders fühlen, denn der Blick Jesu war ihm 
ins Herz gedrungen. Bei wie vielen Leuten hat der Evangelist nur 
den Kopf berührt! Er berührte nicht ihr Herz und Leben. Ich bin 
betrübt, wenn ich von euch höre, dass ihr meine regelmäßigen 
Zuhörer seid und Freude an meiner Predigt findet und doch nach 
vielen Jahren euch noch nicht verändert habt. Ihr seid zum Schlamm 
zurückgekehrt, nachdem ihr euch gewaschen habt.

Du bist ein Hörer des Evangeliums und doch vielleicht ein Trun-
kenbold. Deine Stimme wird in einem Psalm gehört, aber sie mag 
auch in einem Fluch gehört werden. Es ist eine schreckliche Sache, 
aber ich habe mein Bestes getan. Ich kann vor euren Ohren pre-
digen, aber ich kann nicht in eure Herzen blicken. O dass mein 
Herr euch heute seinen Blick zuwenden wollte, der wie ein Pfeil des 
Lichts in euch hineinführe und bewirkte, dass ihr euch selbst säht 
und gleichzeitig ihn säht, dann würden Tränen der Reue eure Augen 
füllen!

Eine Tatsache darf unserer Beachtung nicht entgehen: Unseres 
Herrn Blick auf Petrus bewirkte eine Wiederbelebung des Petrus. 
Der Blick des Herrn auf Petrus hatte Wirkung, weil auch Petrus auf 
den Herrn blickte. Versteht ihr das? Wenn sich der Herr umgewandt 
und Petrus angesehen hätte und dieser dem Herrn den Rücken 
zugekehrt hätte, dann würde der Blick des Herrn den Petrus nicht 
erreicht und gerührt haben. Die Augen begegneten sich, und so 
wurde das gewünschte Resultat hervorgebracht.

Trotz aller Verirrungen des Petrus war er um seinen Herrn 
besorgt und blickte deshalb zu ihm hin, um zu sehen, was mit ihm 
geschah. Selbst während er seine Hände am Feuer wärmte, fuhr er 
fort, seinen Blick auf die innere Halle zu richten. Seine Augen waren 
beständig auf den Herrn Jesus gerichtet. Während er sich bei den 
Mägden und Dienern aufhielt und mit ihnen redete, warf er doch 



203

stets einen verstohlenen Blick in die Richtung Jesu, um zu sehen, 
wie es dem Mann erginge, den er liebte. Er hatte nicht die Gewohn-
heit aufgegeben, auf seinen Herrn zu blicken. Wenn er nicht seinen 
Meister angesehen hätte, wie hätte er dann den Blick Jesu bemer-
ken können?

Sein Auge muss durch euer Auge blicken, um an euer Herz zu 
kommen. Die Überbleibsel des Glaubens sind die Funken unter der 
Asche der Frömmigkeit, und der Herr bläst diese Funken an, um ein 
Feuer anzufachen. Wenn hier eine Seele ist, die trotz ihres Rückfalls 
noch sagen kann: »Ich traue auf Jesus, und wenn ich umkomme«, 
so ist Hoffnung für diese Seele da. Wenn du die äußere Form der 
Gemeinschaft aufgegeben hast, dann ist das ein schwerer Fehler, 
aber wenn du immer noch innerlich auf den Gekreuzigten siehst, 
so ist etwas in dir, woran angeknüpft werden kann. Es ist ein Auge 
da, das den Blick Jesu aufzunehmen vermag. Das Auge, das auf den 
Herrn Jesus blickt, ist es, durch das der Herr Jesus blickt und ein 
neues Licht und neue Hoffnung in die Seele hineinlässt.

O dass ihr, die ihr noch diesen glimmenden Glauben an den 
Herrn habt, jetzt einen Blick von ihm empfingt, der in euch eine 
bittere, heilsame, rettende Buße wirkte, ohne die ihr niemals mehr 
wiederhergestellt werden könnt!

Dieser Blick war einzig und allein eine Sache zwischen dem 
Herrn und Petrus. Niemand wusste, dass der Herr Petrus ansah, 
außer Petrus und seinem Herrn. Die Gnade, welche eine Seele ret-
tet, ist nichts Lärmendes und auch nur für den Empfänger sichtbar. 
Wenn heute die Gnade Gottes mit Macht auf irgendeinen von euch 
zukommt, so wird sie nicht von dem wahrgenommen werden, der 
neben dir sitzt; er wird die gleichen Worte hören, aber von der gött-
lichen Wirkung, die sie begleitet, wird er nichts wissen. Das Auge des 
Herrn wird nicht zu ihm sprechen, wie es zu dem Erweckten spricht. 
Weißt du etwas von dem geheimen Liebesblick des Herrn Jesus?

Der ganze Vorgang mag vielleicht nicht länger als eine Sekunde 
gedauert haben: »Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« 



204

Es gehörte weniger Zeit dazu, es zu tun, als es zu erzählen. Doch 
wurde in diesem Augenblick ein großes Werk getan. Wie bald kann 
Jesus das Herz ändern! »Denn er sprach, und es war.«97 Ich wage den 
Vers zu ändern und zu sagen: »Er sah ihn an; da geschah es.« Herr, 
sieh den sündigen Petrus jetzt an! Wirke ein Wunder mit deinem 
Auge! Auch hier lass einen Sünder dich ansehen, weil du ihn ange-
sehen hast!

Seht Petrus, nachdem ihn der Herr angeblickt hat

Was tut Petrus? Als der Herr Petrus ansah, war die erste Folge, dass 
Petrus aufgeweckt wurde. Die Seele des Petrus hatte geschlafen. Das 
Kohlenfeuer hatte ihm nicht gutgetan; Satan hatte ihm die Augen 
geblendet. Er war verwirrt vor Schmerz über seinen teuren Meister, 
den er wahrhaft liebte.

Petrus war kaum Petrus in dieser Nacht. Er hatte vergessen, 
dass er ein Apostel war; er hatte das vergessen, was er erklärt hatte, 
damals, als der Herr zu ihm sprach: »Glückselig bist du, Simon, Bar 
Jona; denn Fleisch und Blut haben es dir nicht offenbart, sondern 
mein Vater, der in den Himmeln ist.«98

Noch einmal erinnere ich euch daran, dass geschrieben steht: 
»Der Herr wandte sich um und blickte Petrus an.« Denn das deu-
tet darauf hin, dass Petrus jetzt die Gottheit seines Herrn durch 
den Schleier seiner Demütigung und seiner Schmerzen hindurch 
erkannte. Er hatte seines Herrn Gottheit vergessen und hatte so 
in Gedanken seinen Herrn verleugnet. Er war aus der Spur gewi-
chen und in einen schläfrigen Zustand geraten. Er war, was Paulus 
»bezaubert«99 nennt, unter dem Einfluss eines von Satan eingegebe-
nen Schlafes. Des Herrn Blick brachte ihn zu seinem besseren Selbst 

97	 Psalm 33,9.
98	 Matthäus 16,17.
99	 Galater 3,1.



205

zurück und erweckte alles geistliche Leben, das in ihm geschlum-
mert hatte. »Und Petrus erinnerte sich«, und durch dieses Gedenken 
wurde er wiederhergestellt.

Das nächste Resultat war, dass Petrus all seine Tollkühnheit ver-
lor. Er hatte sich in des Hohenpriesters Halle hineinbegeben, aber 
nun begab er sich schleunigst hinaus. Er hatte sich nicht gefährdet 
gefühlt, obwohl er in der schlimmsten Gesellschaft war. Was fragte 
er nach der Magd, die die Tür hütete? Gewiss, er war zu sehr Mann, 
als dass er nicht auf ihre Bemerkungen geachtet hätte! Was fragte er 
nach den Männern, die um das Feuer herumstanden? Es waren raue 
Gesellen. Er aber war ein Fischer gewesen und durchaus imstande, 
es mit den Schergen des Hohenpriesters aufzunehmen. Aber jetzt ist 
alle Prahlerei verschwunden.

Nun zeigt er den besseren Teil der Tapferkeit und verlässt mit gro-
ßer Besonnenheit die gefährliche Gesellschaft im Palast des Hohen-
priesters. Wiederbelebung der Gnade im Herzen ist Tod der Ver-
messenheit. Der Mann, der seine Seele in Gefahr bringt, ist nicht im 
rechten seelischen Zustand. Vielleicht enthielt des Heilands Blick 
einen Wink für Petrus, dass er dort nichts zu suchen habe, wo er 
war. Er schien vielleicht zu sagen: »Du würdest diese Umgebung 
besser verlassen.« Jedenfalls war dies die Wirkung, die er hervor-
brachte. Der Palast, in dem es dem Herrn so schlecht erging, konnte 
kein passender Platz für einen Jünger sein. Sich am Feuer zu wär-
men, während Jesus von seinen Feinden verspottet wurde, war nicht 
das Rechte für Petrus.

Ein Anblick des Herrn Jesu lässt manche Dinge unpassend 
erscheinen, die sonst recht scheinen. Alle Kühnheit des Petrus war 
dahin; er kehrte den Mägden und Männern den Rücken und ging 
in die Finsternis der Nacht hinaus. Wir hören nicht, dass er bei der 
Kreuzigung dabei war. In der Tat, wir hören bis zum Auferstehungs-
morgen nichts mehr von ihm, denn Petrus war vernünftig genug, 
dass er genau wusste, dass er sich nicht mehr trauen konnte. Er 



206

stellte sich in den Hintergrund, bis ihn sein Herr wieder in den Vor-
dergrund rief.

Ich wünschte, dass einige Bekenner, deren Leben zweifelhaft 
gewesen ist, Gnade genug hätten, dasselbe zu tun. Wenn ich einen 
Mann, der schwer gesündigt hat, sich rasch in die vorderen Rei-
hen drängen sehe, kann ich nicht glauben, dass er ein gebührendes 
Bewusstsein seiner Untauglichkeit hat.

Meidet den Ort, an dem ihr gefallen seid. Verweilt keinen 
Augenblick dort. Geht hinaus, selbst wenn ihr das gemütliche Feuer 
dahinten lasst. Besser in der Kälte sein als an dem Ort, wo eure Seele 
in Gefahr ist.

Bis Petrus aus des Herrn eigenem Mund eine völlige Versicherung 
seiner Wiedereinsetzung durch den dreifachen Auftrag, seine Schafe 
und Lämmer zu weiden, erhalten hat, finden wir ihn nicht wieder 
in der vordersten Reihe. Dieser Blick Christi trennte Petrus von der 
Menge. Er war nicht länger unter denen, die um das Feuer herum-
standen. Er hatte ihnen kein Wort mehr zu sagen. Er verließ eiligst 
ihre Gesellschaft.

Es ist gut für Gläubige, zu erkennen, dass sie nicht von der Welt 
sind. Sie sollten aus Sodom fliehen. Der Herr hat uns durch seine 
göttliche Wahl von der Menge getrennt, und diese Trennung sollte 
unsere Wahl sein.

O dass die Pfeile des großen Herrn heute doch eine Seele durch-
bohrten, wie der Jäger den Hirsch verwundet! O dass die verwun-
dete Seele wie Petrus die Einsamkeit suchen möchte!

Der Hirsch sucht das Dickicht auf, um allein zu bluten und zu 
sterben; aber der Herr wird im Verborgenen zu dem verwundeten 
Herzen kommen und den Pfeil herausziehen. Draußen in der Fins-
ternis ist es weit besser für dich als bei dem Feuer, wo rohe Späße 
hinüber- und herüberfliegen, während Christus verspottet wird. Es 
muss einsames Bekenntnis und Weinen da sein. Wenn dich Chris-
tus angesehen hat, dann musst du von den Weltmenschen weggehen 



207

und dich in der Tat von allem zurückziehen. Die Einsamkeit deiner 
Kammer wird sich am besten für dich eignen.

Jener Blick Christi öffnete auch die Schleusen des Herzens bei 
Petrus. Er ging hinaus und weinte bitterlich. Es war Galle in den 
Tränen, die er weinte, denn sie quollen aus seinem bitteren Schmerz 
hervor.

Liebe Freunde, wenn wir mit Petrus gesündigt haben, so verleihe 
uns Gott Gnade, mit Petrus zu weinen. Viele werden an die Verir-
rung des Petrus denken und sein Weinen vergessen.

Die Sünde ist selbst dann eine bittere Sache, wenn sie vergeben 
ist. Wenn Christus auch durch seinen Blick eure Verzweiflung besei-
tigen will, so will er durch seinen Blick doch nicht eure Buße ver-
hindern. »Er ging hinaus und weinte bitterlich.«

Wie sich Petrus an die Brust schlug und seufzte: »Wie kann ich 
ihn je wieder anblicken? Dennoch ist er sehr gnädig: Jener Blick ver-
gab mir. Aber ich kann mir selbst niemals vergeben!« Er dachte sein 
ganzes Leben lang daran und konnte nie wieder einen Hahn krähen 
hören, ohne innerlich bewegt zu werden.

Doch wünschte ich, dass ihr beachtet, dass ihm dieser Blick 
Christi auch Erleichterung gab. Es ist gut, wenn man weinen kann. 
Wer nicht mehr weinen kann, gehört zu den Leuten, die am meis-
ten leiden. Ein ins Herz verschlossener Schmerz ist ein furchtbarer 
Schmerz. Der Herr berührte durch seinen Blick den Petrus, und der 
ließ seinen Tränen freien Lauf; das muss ihn erleichtert haben.

Ich habe oft Leute sagen hören: »Ich weinte mich recht aus, und 
dann war ich imstande, es zu ertragen.« Die Leute sterben am gebro-
chenen Herzen, wenn sie sich nicht durch Weinen erleichtern kön-
nen. Ich danke Gott, dass Petrus bitterlich weinen konnte.

O Meister, sieh irgendein armes, dürres Herz hier an – ein armes 
Herz, das seine Sündigkeit nicht spürt, aber es möchte, wenn es 
könnte. So gib ihm ein Gespür für seine Sünde! Sieh das Herz an, 
das nicht Buße tun kann, das da schreit: »Ich wollte wohl, aber ich 



208

kann keine Zerknirschung fühlen.« Herr, du hießest den Felsen 
Wasser geben, als er mit dem Stab geschlagen wurde; gebrauche dei-
nen armen Knecht heute als Stab, das Felsenherz zu schlagen, dass 
das Wasser der Buße herausfließe!

Und nun zum Schluss: Der Blick bewirkte, dass sich Petrus sein 
ganzes Leben lang hütete, sich wieder zu schämen. Petrus schämte 
sich später nicht mehr. Wer war es, der am Pfingstfest aufstand und 
predigte? War es nicht Petrus? War er im Zeugnis für seinen Herrn 
und Meister nicht stets voran? Wenn einige von uns rückfällig, und 
besonders, wenn wir in Sünde gefallen sind, hoffe ich, dass wir eine 
solche Wiederherstellung vom Herrn selbst empfangen möchten, 
dass wir nachher bessere Christen sind als vorher.

Wenn der Herr die Sünden der Seinen vergibt, so sündigen sie 
doch nicht wieder! Er tut sein Werk gründlich. Der Mann, der 
durch Zorn gesündigt hat, wird mild und sanft. Der Mann, der sich 
durch Trinken versündigt hat, gibt den tödlichen Stoff auf und ver-
abscheut ihn. Der Mann, der durch Feigheit gesündigt hat, wird der 
mutigste von allen.

O Herr Jesus, ich habe heute versucht, dich zu predigen, aber 
ich kann die Menschen nicht mit deinen Augen ansehen. Du musst 
selbst die Irrenden ansehen. Blicke, Heiland! Blicke, Sünder! In 
einem Blick auf den am Kreuz ist Leben, weil Leben ist in einem 
Blick von dem am Kreuz. Möge der Herr Jesus blicken und der Sün-
der blicken!



209

Arbeite für Jesus !

»Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg« 
(Matthäus 21,28).

Ich erlaube mir, diese Worte aus ihrem unmittelbaren Kontext zu 
lösen und sie als eine Stimme zu gebrauchen, die oft an die Ohren 
des Volkes Gottes dringt und zuweilen umsonst erschallt: »Mein 
Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

Es ist gewiss, dass Gott noch zu uns spricht. Er hat in seinem 
Wort zu uns gesprochen. Hier sind seine Vorschriften und Verhei-
ßungen, seine Rechte und Zeugnisse. Wer Ohren hat, der höre diese 
heiligen Zeugnisse. Aber außer dieser öffentlichen Offenbarung gibt 
es Ratschläge und Befehle, die persönlich und geheim an das Gewis-
sen gerichtet werden – Stimmen, oft so sanft wie ein Flüstern, zu 
anderen Zeiten so laut wie Donner, der vom Sinai ertönte. Der Herr 
hat eine Weise, mit den Menschen zu sprechen – wie Elihu sagt: 
»Und in der Drangsal öffnet er ihnen das Ohr.«100

So spricht Gott, wenn er die Menschen in seiner Gnade zur 
Bekehrung ruft. So rief er »Samuel, Samuel!«, bis das Kind ant
wortete.101 So sprach er: »Levi, folge mir nach!«102 So rief er: »Za
chäus, steig eilends herab.«103 So sagt er: »Saul, Saul, was verfolgst 

100	 Hiob 36,15.
101	 1. Samuel 3,2-14.
102	 Markus 2,14; Lukas 5,27.
103	 Lukas 19,5.



210

du mich?«104 So rief er einige von uns, bis der Befehl klar und 
unwiderstehlich wurde.

In gleicher Weise haben viele von uns ihn sagen hören: »Gib mir, 
mein Sohn, dein Herz!«105 Und wir haben ihm unser Herz gegeben; 
wir konnten nicht anders. Seit der Zeit müsst ihr, die ihr den Herrn 
kennt, seine Stimme oft gehört haben, die euch befahl, sein An
gesicht im Gebet zu suchen. Vielleicht seid ihr in der Welt be
schäftigt gewesen, aber es kam ein Drang über euch, dass ihr nicht 
anders konntet, als euch einige Minuten zurückzuziehen und mit 
Gott zu reden.

Ihr wisst genau, wie es war, wenn ihr allein nachdachtet und 
doch nicht allein wart. Einer, dessen Gegenwart ihr zwar kanntet, 
dessen Angesicht ihr aber nicht sehen konntet, ist bei euch gewesen. 
Ihr hattet das Bedürfnis zu beten. Es war keine Anstrengung für 
euch. Die Übung ist so leicht gewesen wie das Atmen und so ange-
nehm wie der Genuss des täglichen Brotes. Ihr spürtet, dass euch 
der Herr zum Gnadenthron zog und zu euch sagte: »Mein Sohn, 
bitte, was du willst, und es soll dir gegeben werden!« Habt ihr nicht 
zuweilen in der Stille eures Geistes gehört, dass euch der Herr zu 
einer engeren Gemeinschaft mit ihm gerufen hat? Unsere Erfahrung 
lehrt es uns, dass es himmlische Stimmen gibt, die uns zum Gebet 
einladen und uns zur Gemeinschaft rufen. Wahrscheinlich sind sich 
auch einige von euch einer anderen Stimme bewusst, von der ich 
ernstlich wünsche, dass wir sie alle heute hören werden: nämlich 
den mehr kriegerischen und anregenden Ruf zum Dienst für den 
Herrn Jesus Christus.

Einige von euch sind schon seit einigen Jahren diesem Ruf gehor-
sam gewesen, aber Gott ruft lauter und lauter. Ihr habt geerntet und 
die Last der Hitze des Tages getragen; aber ihr könnt die Sichel nicht 
niederlegen, eure Hand klebt daran. Lieber greift ihr noch fester zu 
und mäht bei jedem Streich, den ihr tut, mehr von dem köstlichen 

104	 Apostelgeschichte 9,4.
105	 Sprüche 23,26.



211

Korn nieder. Ihr spürt es, dass ihr nicht damit aufhören könnt, bis 
ihr zu leben aufhört. Eine göttliche Stimme scheint zu sagen: »Folge 
mir nach! Ich will dich zu einem Menschenfischer machen. Du bist 
mir ein auserwähltes Rüstzeug, um meinen Namen zu den Heiden 
zu tragen.« Du hast diese Stimme gehört und bist bestrebt, ihr mehr 
und mehr zu gehorchen.

Andere haben sie entweder gar nicht gehört oder sie haben sie 
wieder vergessen. Niemand ist so taub wie der, der nicht hören will; 
und es gibt einige, die ein sehr taubes Ohr für solche Mahnungen 
haben. Sie sind wie Issaschar, der sich zwischen den Hürden gelagert 
hatte106, und ich fürchte, dass der Fluch Meros’ sie treffen wird, weil 
sie nicht dem Herrn zu Hilfe kamen.107

Vielleicht sind heute einige Männer und Frauen hier, die es deut-
lich spüren, dass sich die Hand des Gekreuzigten auf sie gelegt hat. 
Vielleicht hören sie ihn sagen: Ihr gehört nicht euch selbst. »Denn 
ihr seid um einen Preis erkauft; verherrlicht nun Gott in eurem 
Leib!«108 »Wache auf, der du schläfst, und stehe auf aus den Toten, 
und der Christus wird dir leuchten!«109

Ich hoffe, dass der Text von Gott gesegnet wird. Wenn wir darauf 
hören, beachten wir vier Dinge: erstens den Namen, unter dem er 
uns ruft: Sohn; zweitens den Dienst, zu dem er uns ruft: Arbeite!; 
drittens die Zeit, in der er uns ruft: heute; viertens den Ort, wohin er 
uns weist: in seinen Weinberg.

Der Name, unter dem er uns ruft

»Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!« Die Arbeit, die 
für den Herrn zu tun befohlen wird, wird sehr gnädig begründet: 
Nicht als Sklaven oder Diener, sondern als Söhne sollen wir arbeiten. 

106	 Vgl. 1. Mose 49,14.
107	 Vgl. Richter 5,23.
108	 1. Korinther 6,19.20.
109	 Epheser 5,14.



212

Das Gesetz Moses sagt uns: »Diener, arbeite für deinen Lohn!« Aber 
der Herr spricht zu uns und sagt: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite 
im Weinberg!« Nicht mehr als Diener, sondern als Sohn sollst du 
dem Herrn dienen. Der verlorene Sohn sagte: »Mache mich wie 
einen deiner Tagelöhner!« Das war kein biblisches Gebet, und es 
wurde darum auch nicht erhört. Der Vater sagte: »Dieser mein Sohn 
war tot und ist wieder lebendig geworden.« 110 Er nahm ihn in keiner 
Weise als Tagelöhner auf, sondern als Sohn.

O Volk Gottes, ich hoffe, dass ihr den Unterschied zwischen dem 
Bund der Werke und dem Bund der Gnade sehr deutlich erfasst. 
Wenn ihr für Gott arbeitet, dann arbeitet ihr nicht für das Leben, 
sondern aus dem Leben. Ihr versucht nicht, Christus zu dienen, 
um errettet zu werden, sondern weil ihr errettet seid, dient ihr. Ihr 
gehorcht seinen Befehlen nicht, um seine Kinder zu werden, son-
dern weil ihr Gottes Kinder seid, gehorcht ihr. Ihr sagt: »Abba, lie-
ber Vater!«, weil ihr den Geist der Kindschaft in euch habt; und 
darum seid ihr auch bestrebt, den Befehlen eures Vaters zu gehor-
chen.

Ich sage deshalb zu niemand hier: »Arbeite für Gott, damit du 
errettet wirst!« Ich würde es nicht wagen, so etwas zu sagen, son-
dern: »Glaube an den Herrn Jesus, und du wirst errettet werden.«111 
Wenn aber die Erretteten angeredet werden, so wird im Sinne des 
Evangeliums gesagt: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Wein-
berg!«

Dieser Befehl hat umso mehr Kraft, weil er uns an die große Liebe 
erinnert, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind. Wir waren von 
Natur Kinder des Zorns, wie auch die anderen, aber »seht, welch 
eine Liebe uns der Vater gegeben hat, dass wir Gottes Kinder hei-
ßen sollen!«112 Denkt an die Liebe, die uns erwählt hat, als wir noch 
Fremde und Feinde waren. Die Liebe, die uns in die Gottesfamilie 

110	 Lukas 15,19.24.
111	 Apostelgeschichte 16,31.
112	 1. Johannes 3,1.



213

aufnahm, hat etwas Wunderbares getan, denn es ist erstaunlich, dass 
solche wie wir unter die Zahl der Kinder Gottes gezählt werden  
sollten.

Die Liebe, die uns angenommen hat, war damit noch nicht zu 
Ende, sondern sie gab uns auch Kindesrechte. Deshalb wurden wir 
zu einer lebendigen Hoffnung wiedergeboren durch die Auferste-
hung Jesu Christi aus den Toten.

Nun denkt an die Erwählung, die Annahme, die Wiedergeburt; 
und wenn euch der Herr als Sohn anredet, denkt an all das und sagt: 
»Ich schulde Gott eine unermessliche Dankbarkeit, weil er mich zu 
seinem Kind gemacht hat. Darum spüre ich die Verpflichtung deut-
lich und werde mich bemühen, in seinem Weinberg zu arbeiten, 
weil ich aus Gnaden Gottes Kind, sein Sohn, seine Tochter bin.«

Liebe Freunde, das verpflichtet uns umso dringender zur Arbeit 
in dem Weinberg, weil wir nicht nur an die Gnade zu denken 
haben, die uns zu Gottes Kindern gemacht hat, sondern auch an die 
Vorrechte, die uns dadurch verliehen worden sind. Sind wir Kinder 
Gottes, so sorgt der Herr für uns, kleidet uns, heilt uns, beschützt 
uns, leitet uns, erzieht uns und macht uns zum Erbteil der Hei-
ligen im Licht bereit. Denkt auch an die wunderbare Schriftstelle: 
»Wenn aber Kinder, so auch Erben – Erben Gottes und Miterben 
Christi, wenn wir nämlich mitleiden, damit wir auch mitverherr-
licht werden.«113

Wie groß und wie sicher ist unser Erbteil, wenn wir Gottes Erben 
und Miterben Christi sind! Wir sind nun, Geliebte, zu einem sol-
chen Stand gekommen, dass uns selbst die Engel beneiden könn-
ten, denn ich wage es, eine Schriftstelle auf diesen Fall anzuwen-
den: »Denn zu welchem der Engel hat er je gesagt: ›Du bist mein 
Sohn‹?« Aber er spricht so zu uns armen Staubgeborenen, und wenn 
er uns befiehlt, ihm zu dienen, so wählt er diese Bezeichnung und 
redet uns in dieser Stellung an: »Kind, meine Tochter, mein Sohn, 

113	 Römer 8,17.



214

mache dich auf und arbeite heute in meinem Weinberg! Ich habe dir 
unbegrenzte Vorrechte gegeben, indem ich dich zu meinem Kind 
gemacht habe. Ich habe dir diese Welt und die zukünftige gege-
ben; die Erde ist deine Herberge, und der Himmel ist deine Hei-
mat. Und weil ich all das für dich getan habe – was hätte ich mehr 
tun können, als dich zu meinem Kind zu machen –, darum sage ich: 
›Geh heute hin, arbeite im Weinberg!‹«

Wenn wir unter dem Namen »Kind« aufgefordert werden, wird 
vermutet, dass wir das Bewusstsein des Kindes haben, das zu der 
Stellung passt, zu der uns unser himmlischer Vater berufen hat. Er 
sagt: »Kind.« Wenn der Vater wünscht, dass du etwas für ihn tun 
sollst, und er redet dich mit »mein Kind« an, so spürst du, dass du 
verpflichtet bist zu tun, was du tun kannst, weil du sein Kind bist. 
Du wirst dir der Stellung als Kind bewusst, das bereit ist, Gehorsam 
zu leisten und Liebe zu zeigen. Wenn der Herr auf dich blickt, mein 
Bruder, und »Kind« zu dir sagt, so tut er das, weil in deinem Herzen 
eine durch die Gnade gewirkte kindliche Natur ist, die schnell die 
Antwort gibt: »Mein Vater, was sagst du mir? Rede, rede, denn dein 
Kind hört! Es verlangt danach, deinen Willen zu tun. Ich ergötze 
mich daran, denn es ist meine größte Freude zu wissen, dass du 
mein Vater und mein Gott bist. Darum, Herr, ist mein Herz bereit 
zu hören, was du mir zu sagen hast, und meine Hand ist bereit zu 
tun, wozu mich deine Gnade befähigt.«

Sohn, Tochter, geh heute hin und arbeite im Weinberg!

Bei dem Gebrauch der Bezeichnung »Kind« wird auch vorausge-
setzt, dass du etwas von den Eigenschaften besitzt, die dich befä-
higen, das zu tun, was er befiehlt. Ein Mann, der einen Weinberg 
hat, setzt natürlich voraus, dass sein Sohn etwas von der Arbeit im 
Weinberg versteht. Der Knabe wird etwas von seinem Vater gelernt 
haben. Und ihr, die ihr den Herrn kennt, seid die einzigen Leute, 
die ihm in seinem Weinberg dienen können. Menschen für Chris-
tus gewinnen können nur die, die selbst gewonnen worden sind. 



215

Wenn ein verlorenes Kind zurückzubringen ist, so soll es von einem 
der Kinder, die selbst gefunden worden sind, geschehen. Zu den 
Gottlosen sagt Gott: »Was hast du meine Satzungen herzusagen?«114 
Euch aber, die ihr seine Söhne und Töchter seid, vertraut er das 
Evangelium an, damit ihr es anderen bringt und ihnen helft, seinen 
Namen zu erkennen und ihn zu lieben.

Liebe Freunde, es muss eine schreckliche Sache sein zu versu-
chen, Menschen zu retten, während ihr selbst verloren seid! Wie 
unglücklich muss ein Mensch sein, der das Evangelium zu predigen 
hat, das er selbst nie annahm, von Verheißungen zu sprechen, die er 
selbst nie geglaubt hat, und einen Christus zu predigen, dem er sich 
nie anvertraut hat!

Wenn der Herr als zu seinen Söhnen und Töchtern zu euch 
spricht, so ist schon diese Verwandtschaft ein Beweis, dass ihr einige 
Eigenschaften für den Dienst habt. Und darum, lieber Bruder, liebe 
Schwester, dürft ihr euch nicht davon zurückziehen. Ihr müsst euer 
Talent nicht in ein Schweißtuch wickeln; denn ihr habt ein Talent, 
weil ihr Kinder Gottes seid, Söhne und Töchter des Allerhöchsten.

So habe ich versucht, euch die Bedeutung des Mannes zu zei-
gen, mit dem euch der Herr anspricht. Ich kann es natürlich nicht 
so tun, dass es die interessiert, die nicht zu seinem Volk gehören. Ich 
sage dies zu denen von euch, die Gottes Kinder sind, weil diese Tat-
sache starke Ansprüche an euch stellt: »Wenn ich denn Vater bin, 
wo ist meine Ehre? Und wenn ich Herr bin, wo ist meine Furcht?«115 
Wenn euch der Herr wirklich in seine Familie aufgenommen hat, 
seid ihr ihm dann nicht kindlichen Gehorsam und kindliche Liebe 
schuldig? Und was kann natürlicher sein, dass sich der Vater an euch 
wendet, wenn Arbeit zu tun ist, Weinbergsarbeit? Er hat euch so 
lange und innig geliebt und sagt nun: »Mein Sohn, meine Tochter, 
geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

114	 Psalm 50,16.
115	 Maleachi 1,6.



216

Der Dienst, zu dem uns der Herr berufen hat

Ich kenne einige Menschen, die das Wort »arbeite« nicht lieben, denn 
sie sehen sehr finster aus, wenn ihnen etwas von Pflicht gesagt wird. 
Wer mit der Vorschrift unzufrieden ist, ist mit Gott unzufrieden; 
das möge er bedenken. Und wer den praktischen Teil des Christen-
tums nicht liebt, mag mit der Lehre tun, was ihm beliebt. Der Gläu-
bige erfreut sich der Vorschriften des Evangeliums.

Nun sagt der Text: »Arbeite!« Das ist etwas Praktisches, etwas 
Wirkliches. Arbeite! Er sagt nicht: »Mein Sohn, denke und grüble, 
mache interessante Versuche, finde neue Lehren und überrasche 
deine Mitmenschen mit deinen eigenen Gedanken.«  –  »Mein 
Sohn, arbeite!« Er sagt hier nicht: »Mein Sohn, besuche eine Kon-
ferenz nach der anderen, das ganze Jahr hindurch, und lebe in 
einem fortwährenden Wirrwarr verschiedener Meinungen. Gehe 
von einer religiösen Tätigkeit zur anderen und nähre dich von dem 
Fetten.«

Alles dieses ist in seiner Ordnung zu beachten, aber hier heißt es: 
»Arbeite, arbeite!«

Wie viele Christen scheinen zu lesen: »Mache Pläne!« Sie haben 
immer wunderbare Pläne für die Bekehrung der ganzen Welt, aber 
man findet sie nie bei der Arbeit, auch nur einen zu bekehren. Nie 
hört man sie ein Wort auch nur zu dem kleinsten Sonntagschüler 
sagen. Sie planen immer, aber sie führen nie etwas aus. Der Text 
aber sagt: »Kind, arbeite!«

Alle, die selbst nicht arbeiten mögen, zeigen die Bedeutung ihrer 
Fähigkeit dadurch, dass sie bei denen, die arbeiten, Fehler finden. 
Sie haben einen sehr klaren Begriff von den Fehlern und Gebre-
chen der besten Arbeiter, deren Eifer und Fleiß gleich mutig sind. 
Der Text sagt aber nicht: »Kind, kritisiere!«, sondern ganz eindeutig: 
»Arbeite!«



217

Ich erinnere mich daran, dass Fuller116 einmal von einigen schot-
tischen Brüdern ein ernstes Wort über Gemeindezucht hörte und 
darauf Folgendes erwiderte: »Ihr sagt, dass eure Gemeindezucht viel 
besser ist als die unsrige. Nun wohl, aber die Zucht soll gute Solda-
ten heranbilden. Meine Soldaten kämpfen besser als eure, und daher 
solltet ihr nichts über unsere Zucht sagen.«

Die Hauptsache ist nicht, über die verschiedenen Arten der 
Gemeindeordnung zu beraten, über Methoden und Pläne nach-
zudenken und Regeln aufzustellen. Alles in seiner Ordnung, denn 
Ordnung ist gut an ihrem Platz. Aber nun kommt, lasst uns an die 
Arbeit gehen! Lasst uns wirklich etwas tun!

Ich glaube, die beste Arbeit für Gott wird oft in einer sehr unre-
gelmäßigen Weise getan. Ich komme mehr und mehr zu der Über-
zeugung des alten Soldaten von Waterloo117, der gefragt wurde, was 
der beste Anzug für den Soldaten im Kampfe sei. Der Herzog von 
Wellington sagte zu ihm: »Wenn du noch einmal in einem solchen 
Kampf bei Waterloo zu kämpfen hättest, wie würdest du am liebs-
ten gekleidet sein?« Die Antwort war: »Am liebsten in Hemdsär-
meln.« Und ich denke, das ist auch das Beste. Befreie dich von allem 
Überflüssigen und halte dich an die Arbeit.

Ich wünsche zu Gott, dass die Christen das tun könnten – dass 
sie alles Überflüssige an Ordnung und Eigentum abstreiften, was 
ihnen in dem Versuch, Menschen zu Gott zu bringen, hinderlich 
ist. Die Menschen stürzen in die Hölle, und wir verbringen unsere 
Zeit damit, über diese oder jene Form nachzudenken. Wir wählen 
Komitees zum Beraten und Beschließen, und das Werk bleibt unge-
schehen. Die beste Art ist, das Werk zu tun. Gott verleihe es uns, 
dass wir es können! Kind, arbeite heute!

116	 Andrew Fuller (1754 – 1815), engl. Pastor und erster Geschäftsführer der Baptist Missionary Society 
(BMS).

117	 Bei der »Schlacht von Waterloo« (18. Juni 1815) wurde die Armee des französischen Kaisers Napoleon 
Bonaparte nach ihrem letzten Feldzug endgültig von den alliierten Truppen, die vom englischen 
General Wellington und vom preußischen Feldmarschall Blücher angeführt wurden, geschlagen.



218

Mit »arbeiten« ist etwas gemeint, was Anstrengung, Mühe, Ernst, 
Selbstverleugnung und wohl auch Ausdauer erfordert. Du wirst 
dich der Arbeit von Herzen hingeben und alles andere, was dich 
daran hindern kann, aufgeben müssen.

O ihr Männer und Frauen, ihr werdet den Herrn nicht sehr ver-
herrlichen, wenn ihr nicht wirklich eure Kraft, euer ganzes Wesen, 
Geist, Seele und Leib dem Werk des Herrn darbringt. Um dieses 
zu tun, ist es nicht nötig, eure Familien, euer Geschäft, euren irdi-
schen Beruf zu verlassen. Ihr könnt Gott darin dienen. Es werden 
sich dort oft vorteilhafte Gelegenheiten für euch ergeben; aber ihr 
müsst euch hineinwerfen. Niemand, der selbst halb im Schlaf ist, 
wird Menschen für Christus gewinnen.

Der Kampf, der für den Herrn Jesus zu kämpfen ist, muss von 
Männern gekämpft werden, die völlig wach sind und durch den 
Geist Gottes gestärkt werden. Spiele nicht Sonntagschule, spiele 
nicht Prediger, spiele auch nicht Traktatverteiler. »Kind, arbeite!« 
Wirf dein ganzes Herz in die Arbeit. Wenn es wert ist, getan zu wer-
den, so ist es auch wert, gut getan zu werden; und wenn es wert ist, 
gut getan zu werden, ist es auch wert, besser als je getan zu werden; 
und selbst dann ist es wert, noch besser getan zu werden. Wenn du 
dein Bestes getan hast, musst du dich bemühen, es noch besser zu 
machen, denn das Allerbeste ist noch zu gering für einen solchen 
Gott und einen solchen Dienst.

Eine solche Aufforderung wie diese scheint euch vielleicht etwas 
hart zu sein, aber ich könnte euch viele Menschen nennen, die 
sich freuen würden, wenn der Herr das zu ihnen sagen würde. Ich 
könnte euch Menschen nennen, die nur selten ihr Lager verlassen 
können, die ihre Nächte in Schmerzen und ihre Tage in Langeweile 
verbringen. Sie haben durch Gottes Belehrung gelernt zu leiden, 
ohne zu klagen; aber zuweilen können sie den dringenden Wunsch 
nicht zurückhalten, Gott möchte sie dienen lassen. Sie beneiden 
euch nicht, aber zuweilen kommt über ihren Geist ein Schatten 



219

von Neid, wenn sie bedenken, wie viele Gelegenheiten sich einigen 
von euch darbieten, die ihr gesund und kräftig seid.

Ich habe gesehen, wie ein Prediger aufs Krankenbett gelegt wurde. 
Vielleicht hatte er seine Stimme verloren, die Lunge war schwach, 
das Herz war leidend. Ach, wie wünschte er, predigen zu können! 
Mit welcher Inbrunst hat er gesagt: »Wenn ich die Gelegenheiten 
nur wieder zurückrufen könnte, wie würde ich versuchen, sie bes-
ser zu nutzen!« Ich kann euch sagen, dass es Tausende von Dienern 
Gottes gibt, die den Staub seiner Füße küssen würden, wenn er nur 
zu ihnen sagte: »Arbeite!«

Ich habe von einem Prediger gelesen, der in Amerika gearbeitet 
hatte, bis er fast zusammengebrochen ist. Er musste aus Gesund-
heitsgründen eine Reise machen. Er war aber erst einige Tage fort, 
als er schon in sein Tagebuch schrieb: »Es mag einige Prediger geben, 
die es ein Vergnügen nennen, von der Pflicht des Predigens befreit 
zu sein, aber ich nenne es Elend. Ich möchte lieber predigen als alle 
Reiche der Welt sehen.« Und wirklich gibt es kein größeres Vergnü-
gen in der Welt, als Gott zu dienen.

Was wirst du denken, wenn dein Herr zu dir gesagt hätte: 
»Liege zehn Jahre auf deinem Bett. Schmachte in der Auszehrung 
dahin. Ich habe nichts für dich zu tun. Du musst meinem Willen 
gehorchen«? Bist du nicht sehr erfreut, dass du voller Kraft oder 
wenigstens nicht kraftlos bist und dass dir dein himmlischer Vater 
sagt: »Kind, arbeite! Ich habe dir Kraft gegeben – arbeite«?

Herr, wir danken dir für einen so freundlichen und sanften 
Befehl!

Außerdem ist auch viel Ehre in diesem Werk. Du weißt, wie ein klei-
ner Knabe ein Mann zu sein wünscht. Alle Jungen sind so. Wenn er 
zum ersten Mal einen Kragen trägt, freut er sich, dass er in etwa wie 
ein Mann aussieht. Wie stolz ist er darauf! Wenn du als Vater zu 
ihm sagst: »Mein Sohn, du bist jetzt in dem Alter, dass ich dir etwas 



220

Arbeit für mich anvertrauen kann«, so wirst du sehen, wie sich der 
kleine Mann aufrichtet und sich freut.

Ich bin gewiss, wenn wir Gottes Kinder es im rechten Licht 
betrachten, so werden wir uns geehrt fühlen, wenn der himmlische 
Vater zu uns sagt: »Du kannst etwas für mich tun.« Wir müssen sehr 
demütig bleiben, denn wir können in Wirklichkeit nichts für ihn 
tun, wenn er nicht das Wollen und Vollbringen in uns wirkt. Aber 
es ist wirklich sehr befriedigend für einen armen, sterblichen Men-
schen, für Gott etwas tun zu dürfen.

Geh hin und sprich mit der sterbenden Frau über Jesus! Du hast 
ein Vorrecht, das der erhabene Engel Gabriel nicht hat. Sei dankbar 
dafür! Kein Engel kann das kleine Kind in die Sonntagschulklasse 
mitnehmen und ihm vom Heiland erzählen und das kleine Lamm 
zum guten Hirten bringen. Der Herr sendet dich, es zu tun. Und 
es sollte für uns alle eine Ursache zur Dankbarkeit sein, dass er uns 
würdig achtet, uns in seinen Dienst zu stellen.

Wir empfangen immer, und das ist sehr schön. Aber auch hier, 
wie in anderen Fällen, ist Geben seliger als Nehmen. Wenn wir Gott 
etwas im Dienst wiedergeben können – benetzt mit unseren Tränen, 
weil es nicht besser ist –, so ist es eine glückliche und selige Sache. 
Wie dankbar sollten wir sein, dass der Herr zu uns sagt: »Kind, 
arbeite heute!«

Bedenkt ferner, dass die Arbeit, wozu uns der Herr beruft, sehr viel-
seitig ist und viel Abwechslung bietet. Sie passt für die verschiede-
nen Temperamente, Lagen, Neigungen und Fähigkeiten seiner Kin-
der. Er sagt: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!« Aber 
er gibt dir nicht meine und mir nicht deine Arbeit. Liebe Schwester, 
du möchtest gern die Arbeit jener Frau tun? Das ist nicht recht von 
dir. Sei zufrieden, deine Arbeit zu tun. Denke dir, wenn dein Haus-
mädchen die Arbeit der Köchin tun wollte, so würde das Hauswe-
sen bald in Unordnung geraten. Es ist am besten, wenn du an dei-
nem Platz bleibst, liebe Schwester. Da ist ein Bruder, der sagt: »Ich 



221

glaube, ich könnte predigen, wenn ich nur eine solche Versamm-
lung hätte.« Mag sein, Bruder, aber es ist das Beste, du predigst dei-
ner Umgebung und tust dort so viel Gutes, wie du kannst.

Jeder tut gut daran, bei seiner Arbeit an seinem Platz zu blei-
ben. Wie dankbar sollten wir sein, wenn der eine predigen und der 
andere beten kann; wenn einer zu Tausenden und der andere zu 
zweien oder dreien sprechen kann! Es gibt Arbeit in der Schule, 
Arbeit in der Familie, Arbeit auf der Straße, Arbeit in der Werk-
statt, Arbeit überall für Jesus, wenn du deine Hand nur danach aus-
strecken und Salomos gutem Rat folgen willst: »Alles, was du zu tun 
vermagst mit deiner Kraft, das tu.«118

Die Zeit, in der er uns ruft

»Mein Sohn, geh heute hin« – das heißt sogleich. Brüder, Schwes-
tern, ich will kein Wort darüber sagen, was morgen eure Pflicht sein 
mag. Der morgende Tag wird für sich selbst sorgen. Ich will nichts 
darüber sagen, was du in zehn Jahren zu tun hast. Wenn du so lange 
lebst, wird dir dazu Gnade verliehen werden. Was ich dir in Got-
tes Namen zu sagen habe, ist: »Arbeite heute!« Und wenn die Sonne 
schon untergegangen ist, »geh in der Nacht hin und arbeite im 
Weinberg«, wenn Gelegenheit dazu ist, ehe ein neuer Tag anbricht.

Und warum heute? Bruder, weil dein Vater es wünscht. »Was 
steht ihr hier den ganzen Tag müßig?«119 Wenn du nichts für Chris-
tus getan hast, so hast du genug Zeit verschwendet. Ruhe nicht, 
sondern gehe an deine Arbeit. Er wünscht, dass du es jetzt tust, weil 
die Reben in einem solchen Zustand sind, der jetzt Arbeit erfordert.

Es ist jemand in deiner Nachbarschaft in einer Gemütsverfas-
sung, mit dem du heute mit Erfolg sprechen könntest. Es ist ein 
Trauriger da, der heute Trost bedarf. Es kämpft einer mit seinem 

118	 Prediger 9,10.
119	 Matthäus 20,6.



222

Gewissen, der heute auf den rechten Weg geführt werden muss. 
Wenn der Fall heute vernachlässigt wird, wird die Arbeit an den 
Reben zur rechten Zeit versäumt. Jetzt kannst du es tun, aber nicht 
an einem anderen Tag; darum geh heute hin!

»Heute« – denn es gibt gewisse Gefahren, denen die gerade jetzt 
ausgesetzt sind, die du segnen sollst. Der Teufel versucht sie, und es 
ist nötig, dass du ihnen gegen die Versuchung hilfst. Sie sind jetzt in 
Verzweiflung, und es ist nötig, dass du ihnen mit einem Trostwort 
aus dem Munde deines Herrn beistehst. Sie sind vielleicht heute 
Abend, ehe sie sich zur Ruhe niederlegen, im Begriff, eine große 
Sünde zu begehen. Vielleicht will der Herr, dass du jetzt dazwi-
schentrittst, ehe diese Sünde begangen wird. Kind, arbeite heute! 
Du bist nützlich.

Es gibt nur wenige Arbeiter, viele sind weggegangen. Kind, 
arbeite du heute, während sich die anderen erholen, während die 
anderen träge geworden sind und schlafen. Jetzt, in diesem Augen-
blick ist eine Lücke da.

Manche tapfere Tat hat Erfolg gehabt, weil sie sogleich getan 
wurde. Wenn Horatius, der tapfere Römer, die Brücke nicht gehal-
ten hätte, als der Feind sie überschreiten wollte, so würden wir nie 
etwas von ihm und seinen tapferen Taten gehört haben.120 Es ist eine 
Zeit der geistlichen Hungersnot; die Arbeit ist dringend. Kind, Gott 
sagt dir: »Beeile dich jetzt und arbeite heute in meinem Weinberg!« 
Heute – merke das!

Es bedeutet, den ganzen Tag zu arbeiten. Arbeite, solange du 
lebst. Kind, wenn du einmal in den Weinberg gegangen bist, so 
komme nicht wieder heim, bis der Tag vergangen ist. Es tut mir so 
leid, wenn ich von Leuten höre, dass sie anfangen, etwas von ihrer 
Arbeit aufzugeben, ehe die Gebrechen und Schwächen des Alters 
gekommen sind. Allerdings glaube ich, dass mancher Prediger, 
wenn er älter geworden ist, besser täte, seine Stellung aufzugeben, 

120	 Horatius Cocles, Held in der römischen Mythologie, soll im Jahr 507  v. Chr. alleine die nach Rom 
führende Brücke über den Tiber gegen die Etrusker verteidigt haben.



223

weil er ihr nicht mehr gewachsen ist. Er sollte eine leichtere, klei-
nere, seinen Kräften entsprechende Arbeit übernehmen. Aber ich 
weiß, dass einige diese und jene Arbeit aufgeben und sagen: »Die 
Jungen können jetzt an die Reihe kommen.« Ja, ja, aber nehmt an, 
die Sonne hörte auf zu scheinen und sagte: »Jener Stern könnte jetzt 
meine Arbeit übernehmen.« Denkt, der Mond hörte auf, des Nachts 
zu scheinen, und sagte, dass er genug Nachtwache gehabt habe; oder 
das Land sagte, es habe genug Ernte gebracht, es könnte das Meer 
an die Reihe kommen und Korn liefern.

Liebe Freunde, bleibt an der Arbeit, solange ihr könnt! Wer will 
wohl den alten John Newton tadeln. Als er zu schwach war, die Kan-
zel allein zu besteigen, ließ er sich hinaufführen, lehnte sich über 
die Kanzel und predigte. Ein Freund sagte zu ihm: »Lieber Herr  
Newton, denken Sie nicht, dass Sie das Predigen aufgeben sollten?«

»Was?«, sagte er. »Sollte der alte afrikanische Lästerer je aufhören, 
die Gnade Gottes zu rühmen, solange noch Odem in ihm ist? Nie!« 
So setzte er sein Werk fort.121

Hätten wir doch mehr Männer und Frauen mit solcher Ausdauer 
im Werk des Herrn.

Dann noch dies: Es ist nur ein Tag. »Mein Sohn, geh heute hin, 
arbeite.« Es wird nur ein Tag sein. Das längste Leben ist nicht mehr, 
und dann kommt der Todesschatten, denn stattdessen wird ein ewi-
ger Tag anbrechen. Aber es wird keine Nacht folgen. Die Schatten 
fliehen, der Dienst des Lebens hier unten ist zu Ende. Dort sind 
keine unerzogenen Kinder zu belehren oder hartherzige Sünder zu 
tadeln, keine abtrünnige, laue Christenheit zu ermahnen, Betrü-
ger zu bekämpfen, keine Zweifler zu widerlegen und keine Spöt-
ter geduldig zu ertragen. Es wird dann alles vorüber sein, und dann 
werden alle sehen, die dem Herrn gedient haben, dass sich ihr Herr 

121	 John Newton (1725 – 1807), zunächst Sklavenhändler, bekehrte sich 1748 zu Christus und wirkte fortan 
für die Abschaffung der Sklaverei. Er schrieb mehrere geistliche Lieder; das bekannteste darunter trägt 
den Titel »Amazing Grace«.



224

gürtet, sie zu Tische setzt und ihnen dient; und sie gehen ein in die 
Freude ihres Herrn und nehmen teil an seinem Fest.

»Mein Kind, arbeite heute!« Denn morgen sollst du ruhen. 
Arbeite weiter, denn es ist Ruhe genug im Himmel. Arbeite weiter, 
denn die Ewigkeit wird für die Arbeit in der Zeit reichlich zahlen.

Das Arbeitsgebiet

»Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«
Ich denke gern an diesen besonderen Wirkungskreis, weil es 

ein Vergnügen sein muss, in unseres Vaters Weinberg zu arbeiten. 
Denn alles, was wir dort tun, wird für ihn getan: Ich reinige diese 
Rebe, denn es ist meines Vaters Rebe. Ich grabe diesen Boden – es 
ist meines Vaters Grund, den ich bearbeite. Ich sammle diese Steine 
auf – es ist meines Vaters Weinberg, den ich reinige. Ich bessere die 
Mauern aus – es ist meines Vaters Eigentum, das ich schütze. Alles 
wird für ihn getan. Wer wollte nicht alles, was er kann, für den Erlö-
ser, für das geopferte Lamm und den geliebten Vater tun? »Geh 
heute hin, arbeite im Weinberg!«

Und wie interessant ist diese Arbeit! Denn es ist unser eige-
ner Weinberg, weil es unseres Vaters Weinberg ist. Alles, was ihm 
gehört, gehört auch uns. Wir sind Söhne, die in ihres Vaters Wein-
berg arbeiten; deshalb kann jeder sagen: »Ich habe ein Interesse 
daran, denn ich bin der Erbe von meines Vaters Eigentum. Die-
ser Boden, den ich grabe und bearbeite, ist mein Boden, denn es ist 
meines Vaters Boden. Und diese Mauer, die ich ausbessere, ist meine 
Mauer, denn sie ist meines Vaters Mauer.«

Es ist immer angenehm, für sich selbst zu arbeiten. Und in einem 
gewissen Sinn arbeiten wir für uns selbst, wenn wir für Gott arbei-
ten: Ihr seid Arbeiter, ihr seid Gottes Mitarbeiter, ihr seid Gottes 
Volk, und deshalb seid ihr wirklich Gottes Teilhaber, wenn ihr für 
ihn arbeitet.



225

Und welche Arbeit ist es! Man liebt die Arbeit im Weinberg, 
denn sie macht sich bezahlt. Die Arbeit in einer Wüste mag eine 
undankbare Arbeit sein, aber die Arbeit in einem Weinberg, wo sich 
die Trauben zeigen, ist etwas ganz anderes. Man denkt schon an die 
saftigen Trauben, auf die die Weinpresse wartet, und an die Feste, 
wenn der rote Saft ausgepresst wird, wenn Fröhlichkeit und Freude 
in der Weinlese herrschen.

Und ihr werdet neuen Wein haben, reinen Wein, worin keine 
Hefen sind. Viele Freuden warten auf den Mann, der dem Herrn 
dient.

»Arbeite im Weinberg!« Heißt das nicht, dass viel Arbeit da ist? 
In einem Weinberg ist immer etwas zu tun. Wenn ihr die fragt, die 
einen Weinberg besitzen, so werden sie euch sagen, dass dort immer 
Arbeit ist. Das ganze Jahr hindurch ist dort immer etwas zu tun. 
Viele Gefahren sind abzuwenden, und viele Feinde sind von dem 
Weinberg fernzuhalten. Dort ist viel zu tun, Brüder.

Arbeite in dem Weinberg, wo deine Hand nötig ist. Er ist nahe 
zur Hand, dicht bei dir, denn der himmlische Vater sagt nicht: 
»Sohn, besteige ein Schiff und gehe nach Tarsis oder Ophir.« Er 
sagt: »Mein Sohn, arbeite im Weinberg!« Und der Weinberg war 
dicht hinter dem Haus. Der Weinberg des himmlischen Vaters ist 
bei dir. Die Straße, in der dein Haus steht, das Haus, in dem du 
wohnst, vielleicht die Stube, in der du schläfst – überall ist Gottes 
Weinberg, wo du für ihn zu arbeiten hast.

Es ist deines himmlischen Vaters Werk, das du in deines Vaters 
Kraft zu tun hast. Oh, wenn ich heute Abend in einem jungen 
Mann die Liebe zu Christus entzünden könnte, wie würde ich mich 
freuen! Wenn ich nur das schwache Werkzeug wäre, irgendeine Frau 
für die hohe Mission zu begeistern, an einem Tag ihrer Umgebung 
nützlich zu sein, so würde mein Herz jauchzen.

Eines Abends kam ein junger Mann in die Versammlung, der 
als ein tüchtiger Kricketspieler bekannt war. Er war ein Christ und 
hatte die große Wahrheit der Offenbarung in vollem Ernst ergriffen, 



226

aber er hatte seinem Gott nicht gedient. Er hielt es für recht, seine 
ganze freie Zeit mit leiblichen Übungen zu verbringen. Während 
ich redete, wurde in ihm ein Feuer angezündet, und er ging mit dem 
Entschluss nach Hause, in den Straßen der Stadt zu predigen.

O dass irgendein anderer Gläubiger, der vielleicht in ähnlicher 
Lage ist, ein fähiger, junger Mann, der seine Kraft in der Welt ver-
schwendet, doch heute Gottes Stimme hörte, wenn er nach Hause 
geht: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«

Da ich so lange Zeit zu praktischen Ermahnungen verwandt habe, 
bleibt mir nur noch ein wenig Zeit zu einer kurzen Erklärung 
des Gleichnisses, womit ich zu schließen versprochen hatte. Die 
Gelegenheit, bei der es erzählt wurde, ist zu beachten. Während der 
Herr Jesus lehrte, wurde er von dem Hohen Rat, mit dem Hohen-
priester an der Spitze, angegriffen und rau unterbrochen. Sie stellten 
unserem Herrn zwei Fragen: mit welchem Recht er solches tue und 
wer ihm das Recht gegeben habe.

Ihr wisst alle, wie geschickt er seinen unehrlichen Gegnern ent-
ging. Den Vorteil, den der Herr so erlangt hatte, benutzte er zum 
Erzählen des Gleichnisses, das wir betrachtet haben. Er beginnt mit 
den Worten: »Was meint ihr aber?« Dann stellt er eine Frage im 
Blick auf zwei Söhne: der eine schnell im Bekenntnis – aber gänzlich 
ungehorsam –, der andere mürrisch in der Erscheinung – aber spä-
ter reuevoll und fleißig in der Arbeit.

Die Sache war so deutlich, dass sie ohne Zögern eine Antwort 
gaben, die den Tadel auf ihr eigenes Haupt fallen ließ. »Wer von den 
beiden hat den Willen des Vaters getan? Sie sagen: Der Erste.«

Lest das Gleichnis selbst und sucht euch seine Bedeutung klar 
zu machen, wenn ihr könnt. Der reuevolle Sünder und der ver-
stockte Hohepriester werden auf die Waage gelegt. Die Hohenpries-
ter und Ältesten werden gezwungen, selbst zuzugeben, dass der Sün-
der den Willen des himmlischen Vaters getan habe. Denkt über die-
ses Gleichnis nach, ich bitte euch.



227

Fast ohne Unterbrechung liefert nun der Weinberg dem Herrn 
ein anderes Gleichnis, was er auf ihr Hören bezog: ein Gleichnis, 
das den Charakter und die Zeichen der Zeit so deutlich darstellte, 
dass sie nicht verfehlen konnten, es im Licht ihrer eigenen Prophe-
ten zu verstehen. Zu gleicher Zeit legte es ihre verräterische Absicht 
und Feindschaft so klar dar, dass sie sogleich ihr eigenes Bild darin 
erkannten und merkten, dass Jesus dieses Gleichnis auf sie bezogen 
hatte.

Der Weinberg war, wie bekannt, ein Bild des Volkes Israel. Die 
Männer, die auf Moses Stuhl saßen, waren die Haushalter des Wein-
berges, der Gottes Eigentum war. Wie schlechte Verwalter aller Zei-
ten suchten sie ihr böses Vorhaben unter der Decke von Entschul-
digungen zu verbergen. Aber die Worte und Warnungen Jesu, seine 
Aussprüche und Gleichnisse, waren scharf genug, alle ihre Schlau-
heit bloßzulegen und sie für die Arglist ihres Herzens zu beschämen.

Nun denkt daran, dass das Reich Gottes von Israel genommen 
und einem Volk gegeben wurde, das seine Frucht bringt. Welchem 
Volk ist es denn gegeben? Ist es nicht der Gemeinde gegeben, von 
der gesagt wird, dass sie ein »auserwähltes Geschlecht, eine königli-
che Priesterschaft, eine heilige Nation, ein Volk zum Besitztum« sei, 
damit sie »die Tugenden dessen verkündigt, der euch berufen hat 
aus der Finsternis zu seinem wunderbaren Licht«122?

Der Weinstock ist ein besonderes Sinnbild unseres Lebens mit 
Christus, dass alle Gläubigen mit Christus vereinigt sind. Er sagt 
daher zu euch: »Mein Sohn, arbeite im Weinberg!« Welche Ant-
wort gebt ihr mit euren Lippen? Welche Antwort gebt ihr mit eurem 
Leben?

Bisher habe ich noch nicht zu den Unbekehrten gesprochen. Ich 
habe ihnen noch kein Wort gesagt. Ich werde ihnen nun Folgendes 
sagen und dann schließen. Ich will euch nicht auffordern, für Chris-
tus zu arbeiten; ich kann euch nicht auffordern, etwas für ihn zu 

122	 1. Petrus 2,9.



228

tun: Ihr seid nicht dazu geeignet. Ihr müsst erst an ihn glauben. Oh, 
wie traurig, dass ihr nicht imstande seid, Christus zu dienen. Wenn 
ihr kein neues Herz und keinen neuen, gewissen Geist habt, seid ihr 
unfähig, ihm zu dienen. Ihr habt zuerst Christus zu vertrauen und 
in eurer eigenen Seele zu erfahren, dass das Evangelium eine Kraft 
Gottes ist, euch zu erretten. Eure Augen müssen geöffnet werden; 
ihr müsst von der Finsternis zum Licht und von der Macht Satans 
zu Gott kommen, damit ihr Sündenvergebung und unter denen ein 
Erbteil erlangt, die durch den Glauben an den Herrn Jesus gehei-
ligt werden. Erst dann könnt ihr für Gott wirken. Nur dann seid ihr 
fähig, von dem zu zeugen, was ihr gesehen und gehört habt und was 
er euch noch ferner kundtun wird.

Ihr müsst von Neuem geboren sein, ehe ihr Geburtsschmerzen 
für andere haben könnt, damit Christus in ihnen Gestalt gewinne. 
Ihr alle könnt nicht zeugen, weil ihr das Zeugnis Christi nicht ange-
nommen habt und es in euch nicht bestätigt worden ist. Eure unge-
schickte Arbeit würde verderblich sein. Haltet die Hände von der 
heiligen Arbeit fern, bis sie von Christus gewaschen sind. Kommt zu 
ihm, vertraut ihm, glaubt an ihn – und wenn er euch errettet hat, 
wird er sagen: »Mein Sohn, geh heute hin, arbeite im Weinberg!«



229

Joseph von Arimathia

»Und als es schon Abend geworden war (weil es ja Rüsttag war,  
das ist der Vorsabbat), kam Joseph von Arimathia, ein angesehener 
Ratsherr, der auch selbst das Reich Gottes erwartete, und ging kühn 
zu Pilatus hinein und bat um den Leib Jesu. Pilatus aber wunderte 

sich, dass er schon tot sei; und er rief den Hauptmann herzu und 
fragte ihn, ob er schon lange gestorben sei. Und als er es von dem 

Hauptmann erfuhr, schenkte er Joseph den Leib. Und er kaufte feines 
Leinentuch, nahm ihn herab und wickelte ihn in das feine Leinentuch 

und legte ihn in eine Gruft, die aus einem Felsen gehauen war;  
und er wälzte einen Stein an den Eingang der Gruft«  

(Markus 15,42-46).

Es war ein sehr dunkler Tag für die Gemeinde Gottes, denn der 
Herr Jesus war tot, und damit war die Sonne ihres Lebens unter
gegangen. »Da verließen ihn die Jünger alle und flohen.«123

»Siehe, die Stunde kommt  …, dass ihr zerstreut werdet, jeder 
in das Seine, und mich allein lasst«124, waren die traurigen Worte 
Jesu, und sie waren Wahrheit geworden. Er hing tot am Kreuz, und 
seine Feinde hofften, dass es mit ihm zu Ende wäre, während seine 
Freunde fürchteten, dass dies tatsächlich der Fall sein könnte. Einige 
Frauen blieben unter dem Kreuz; aber was konnten sie tun, um den 
Leichnam Jesu zu bekommen und ihm ein ehrenvolles Begräbnis 

123	 Matthäus 26,56.
124	 Johannes 16,32.



230

zu geben? Der Leichnam des Herrn schien in Gefahr, das Schick-
sal zu erleiden, das gewöhnlich die Leichname der Übeltäter erwar-
tete. Jedenfalls war zu befürchten, dass er in das erste Grab geworfen 
würde, das sich finden ließ.

In diesem gefahrvollen Augenblick erscheint plötzlich Joseph 
von Arimathia, einer Stadt der Juden, von der wir vorher nie gehört 
haben und von der wir nie wieder hören. Er war gerade der Mann, 
der in dieser Situation nötig war: ein Mann von Einfluss, ein reicher 
Mann, ein Ratsherr, ein Mitglied des Synedriums, eine Persönlich-
keit von Gewicht und Charakter. Jeder Evangelist nennt ihn und 
erzählt uns von ihm, und so erfahren wir, dass er ein guter, frommer 
Mann war, der auch auf das Reich Gottes wartete.

Joseph war vorher zurückhaltend und wahrscheinlich feige 
gewesen, aber jetzt kam er zum Kreuz; und als er sah, wie die Sache 
stand, ging er kühn zu Pilatus hinein, bat um den Leichnam Jesu 
und erhielt ihn.

Lasst uns hiervon lernen, dass Gott immer seine Zeugen haben 
wird. Es macht nichts aus, wenn auch die Prediger die Wahrheit 
verlassen, wenn sich auch die, die die Führer sein sollten, aus dem 
Staub machen. Das Reich Gottes wird nicht aus Mangel an Führern 
untergehen. Es mag mit der Gemeinde sein wie beim Bannerträger. 
Wenn dieser ermattet hinsinkt und das ganze Heer dadurch entmu-
tigt wird, werden sich andere Bannerträger finden, und das Panier 
des Herrn wird hoch in den Lüften wehen. So wahr er lebt, soll 
seine Wahrheit leben; so wahr Gott herrscht, soll das Evangelium 
herrschen. Sogar während Jesus am Kreuz hängt, hatte er immer 
noch das Anrecht an den Thron, und er wird von Ewigkeit zu Ewig-
keit herrschen.

Mögen wir an bewölkten und dunklen Tagen hieran zu unse-
rer Ermutigung gedenken. Wenn ihr an einem Ort lebt, wo wenige 
Gläubige sind, so ringt nicht eure Hände vor Schmerz und setzt euch 
nicht in Verzweiflung nieder, als wäre alles vorbei mit der Sache, die 



231

ihr liebt. Der Herr lebt, und er wird einen gläubigen Samen leben-
dig erhalten. Ein anderer Joseph von Arimathia wird in dem ver-
zweifelten Augenblick hervortreten; gerade wenn wir am Ende sind, 
wird sich der Mann finden.

Es war ein Joseph für Israel in Ägypten, es war ein Joseph da für 
Jesus am Kreuz. Ein Joseph war als Vater für ihn bei seiner Geburt, 
und ein anderer Joseph sorgte für sein Begräbnis. Der Herr wird 
nicht ohne Freunde gelassen werden.

Es war ein dunkler Tag in der alttestamentlichen Geschichte, als 
die Augen Elis, des Dieners Gottes, dunkel wurden; und, schlim-
mer noch, dass er geistig fast ebenso blind war wie leiblich – denn 
seine Söhne verhielten sich schändlich, und er hatte es nicht ver-
urteilt. Es schien, als ob Gott sein Israel verlassen müsse. Aber wer 
ist dieser kleine Knabe, der von seiner Mutter herangebracht wird? 
Dieses junge Kind, das im Heiligtum gelassen wird, um Gott zu 
dienen? Dieser kleine Mann, der den kleinen Rock trägt, den seine 
Mutter liebevoll für ihn gemacht hat? Seht hin, die ihr Glaubens-
augen habt. Denn der Prophet Samuel ist der Diener des Herrn, 
durch dessen heiliges Beispiel Israel zu besseren Tagen geleitet und 
von dem Druck der Züchtigung für die Missetaten der Söhne Elis 
befreit werden soll.

Gott hat heute irgendwo – ich weiß nicht, wo –, in jener nied
rigen Hütte eines Dorfes oder weit weg in den Hinterwäldern Ame-
rikas oder in den elenden Wohnungen unserer Hintergassen oder in 
den Palästen einen Mann, der Israel befreien und die Kämpfe des 
Herrn führen wird. Der Herr hat Diener, die er sich bereitet; und 
wenn die Zeit gekommen ist, wenn die Stunde den Mann braucht, 
dann wird sich der Mann für die Stunde finden. Des Herrn Wille 
wird getan werden, mögen Ungläubige und Zweifler denken, was 
sie wollen.

Ich sehe in diesem Kommen des Joseph von Arimathia, gerade zu 
dem Zeitpunkt, da es nötig war, einen Brunnen des Trostes für alle, 
denen die Sache Gottes auf dem Herzen liegt. Wir brauchen uns 



232

nicht den Kopf darüber zu zerbrechen, wer die Nachfolger der heu-
tigen Evangelisten sein sollen; diese Sorge können wir ruhig Gott 
überlassen.

Über diesen Joseph von Arimathia, diesen ehrbaren Ratsherrn, 
möchte ich heute mit euch sprechen. Wie ich schon gesagt habe, 
hören wir nicht mehr von Joseph als das, was hier berichtet wird. 
Er tritt leuchtend hervor, als es nötig ist, und darauf verschwindet 
er wieder; seine Geschichte ist droben verzeichnet. Wir brauchen 
nicht die Überlieferungen über ihn zu erwähnen, denn ich meine, 
dass selbst in dem Zitieren von Legenden eine schlechte Tendenz ist 
und dass es uns von dem reinen, unverfälschten Wort Gottes hin-
wegleiten kann. Was haben wir mit der Überlieferung zu tun? Ist die 
Schrift nicht genug? Wenn eine Tatsache der Feder der Inspiration 
würdig gewesen wäre, so würde sie niedergeschrieben sein; weil sie 
nicht geschrieben steht, brauchen wir nicht den Wunsch zu haben, 
sie zu kennen. Lasst uns zufrieden sein, stille zu stehen, wo der Hei-
lige Geist seine Feder ruhen lässt.

Ich werde Joseph von Arimathia heute auf vierfache Weise be
schreiben: zuerst zu unserer Warnung. Er war ein Jünger Jesu, »aber 
aus Furcht vor den Juden ein verborgener«125. Zweitens zu unserer 
Belehrung: Er wurde schließlich durch das Kreuz veranlasst hervor-
zutreten. Simeon hatte schon geweissagt, dass durch den Tod des 
Herrn viele Gedanken der Herzen offenbar werden sollten. Drit-
tens zu unserer Aufmunterung: Es war ein Grund für Joseph da, wes-
halb er hervortrat, und es wird jetzt ein Grund da sein, weshalb alle 
Furchtsamen tapfer werden sollten. Zuletzt zu unserer Anleitung: 
Wenn wir schüchtern und furchtsam gewesen sind, sollten wir in 
der Stunde der Not hervortreten und uns so mutig benehmen wie 
Joseph von Arimathia. 

125	 Johannes 19,38.



233

Eine Warnung für uns

Joseph war ein Jünger Christi, doch heimlich, aus Furcht vor den 
Juden. Wir raten niemandem, Joseph darin nachzuahmen. Furcht, 
die uns dahin bringt, unseren Glauben zu verbergen, ist etwas Böses. 
Sei ein Jünger Jesu, aber nicht heimlich; denn sonst verfehlst du 
einen großen Teil deines Lebenszweckes. Sei vor allem nicht heim-
lich ein Jünger aus Menschenfurcht, denn Menschenfurcht ist ein 
Fallstrick. Wenn du Sklave einer solchen Furcht bist, so macht dich 
das niedrig und klein und hindert dich, Gott die gebührende Ehre 
zu geben.

Trage Sorge, Christus die Ehre zu geben, so wird er für deine 
Ehre sorgen.

Wie kam es, dass Joseph von Arimathia so zurückhaltend war? 
Vielleicht lag der Grund dazu in seiner Wesensart. Viele sind von 
Natur sehr kühn; einige sind es ein wenig zu sehr, sie werden auf-
dringlich, dreist, um nicht zu sagen unverschämt. Sie sind furchtlos, 
weil sie kopflos sind. Lasst uns Fehler in dieser Richtung vermeiden.

Andererseits sind viele zu zurückhaltend. Sie müssen all ihren 
Mut zusammenraffen, um auch nur ein gutes Wort für den Heiland 
zu sagen, den sie lieben. Wenn sie können, so stellen sie sich in die 
hinteren Reihen. Sie hoffen, unter den Siegern gefunden zu werden, 
wenn die Beute verteilt wird, aber sie sind nicht so eifrig, unter den 
Kriegern zu sein, solange diese dem Feind gegenüberstehen. Man-
che von ihnen sind trotz ihrer Schüchternheit aufrichtig.

Man fand in den Märtyrertagen, dass einige von denen, die auf 
dem Scheiterhaufen am mutigsten aushielten, von Natur ängstlich 
waren. Fox126 bemerkt, dass einige von denen, die damit prahlten, 
wie gut sie Schmerz und Tod für Christus ertragen könnten, bange 
wurden und widerriefen, während andere, die im Gefängnis beim 

126	 George Fox (1624 – 1691), engl. Prediger und Gründervater der Quäker (»Religious Society of Friends«).



234

Gedanken an das Feuer zitterten, sich im Tode zur Verwunderung 
aller als Männer erwiesen.

Dennoch, liebe Freunde, ist es nicht wünschenswert, dass ihr 
die Schüchternheit hegen und pflegen sollt, wenn ihr damit geplagt 
seid. Menschenfurcht ist eine Pflanze, die ausgerottet und nicht 
genährt werden muss. Ich würde diese Pflanze gern dahin setzen, 
wo sie wenig Wasser und keinen Sonnenschein bekäme, und mitt-
lerweile würde ich um einen Sprössling von einem besseren Baum 
bitten.

Wenn ihr wisst, dass eure Schwäche in der Furchtsamkeit liegt, 
so wacht und kämpft dagegen und schult euch mit der Hilfe des 
Heiligen Geistes zu unerschrockenem Mut.

Ich vermute auch, dass das, was den Joseph von Arimathia ein-
schüchterte, der Umstand war, dass er ein reicher Mann war. Eine 
traurige Wahrheit liegt in dem ernsten Ausruf unseres Herrn: »Wie 
schwer werden die, die Vermögen haben, in das Reich Gottes 
eingehen!«127 Reichtum stärkt nicht das Herz und macht die Men-
schen nicht kühn für die gute Sache. Obwohl Reichtum ein großes 
Pfund ist, das von dem, der in das Himmelreich hineingekommen 
ist, benutzt werden kann, so birgt er doch Schlingen und Versu-
chungen in sich; und wenn ein Mensch noch nicht in das Reich 
Gottes eingegangen ist, so ist Reichtum ein furchtbares Hindernis 
für ihn. »Denn es ist leichter, dass ein Kamel durch ein Nadelöhr 
eingehe, als dass ein Reicher in das Reich Gottes eingehe!«128

Die Fischer des galiläischen Meeres verließen leicht ihre Boote 
und ihr Fischergerät, aber Joseph von Arimathia war ein reicher 
Mann, und deshalb kam er nur langsam dahin, alles um Christi wil-
len zu verlassen. Die Tendenz großer Besitztümer sehen wir an dem 

127	 Markus 10,23; Lukas 18,24.
128	 Lukas 18,25; vgl. Matthäus 19,24; vgl. Markus 10,25.



235

Jüngling, der betrübt von dem Herrn Jesus ging, als er auf die unge-
wöhnliche Probe gestellt wurde, alles zu verkaufen, was er hatte.129

Starke Schwimmer haben ihr Leben gerettet, wenn das Schiff auf 
einen Felsen stieß, indem sie jedes Gewicht beiseitewarfen, während 
andere sofort sanken, weil sie sich ihr Gold um den Leib gebunden 
hatten. Gold versenkt die Menschen so sicher wie Blei. Ihr, die ihr 
wohlhabend in dieser Welt seid, sorgt dafür, dass ihr nicht die Frei-
gebigkeit Gottes zu einer Ursache der Untreue gegen ihn werden 
lasst. Hütet euch vor dem Stolz des Lebens, vor der Begierde nach 
Rang, vor dem Wunsch, Schätze zu sammeln; denn jedes von diesen 
mag euch hindern, eurem Herrn zu dienen.

Der Reichtum macht die Menschen aufgeblasen und hindert 
sie, sich zu bücken. Ein armer Mann geht in ein schlichtes Haus in 
einem Dorf, wo Christus gepredigt wird, und er findet das ewige 
Leben; ein anderer Mann in demselben Dorf, der um seine Seele 
besorgt ist, mag nicht gern zu dem Kreis der Armen gehen und 
bleibt ungesegnet. Er hält sich fern, weil er sich die Frage vorlegt: 
»Was werden die Leute sagen, wenn der Gutsherr dorthin geht, um 
das Evangelium zu hören? Was für eine Aufregung würde es geben, 
wenn der Sohn eines Edelmannes bekehrt würde!«

Der Reichtum Josephs von Arimathia macht ihn übermäßig vor-
sichtig und hindert ihn vielleicht daran, sich mit den gewöhnliche-
ren Leuten zu verbinden, die dem Herrn Jesus folgen. Sein Herz war 
auf das Gewinnen der Krone gerichtet, aber das schwere Gewicht 
seines Vermögens hinderte ihn in seinem Wettlauf. Es ist ein Bei-
spiel überschwänglicher Gnade, dass ihm geholfen wurde, zuletzt 
doch noch recht zu kämpfen.

Möglicherweise ist er auch dadurch gehemmt worden, dass er ein 
ehrenvolles Amt bekleidete. Es gehört große Gnade dazu, mensch-
liche Ehre zu tragen. Um die Wahrheit zu sagen: Sie ist nicht des 

129	 Vgl. Matthäus 19,16-22.



236

Tragens wert, wenn man sie hat. Wenn ein Mann so leben könnte, 
dass er allgemeinen Beifall finden würde, wenn er seinen Namen 
quer über den Himmel in goldenen Buchstaben schreiben könnte, 
welchen Wert hätte das? Was liegt an dem Beifall einer gedankenlo-
sen Menge?

Die Anerkennung guter Menschen, wenn sie durch beharrliche 
Tugend gewonnen wird, ist mehr zu wünschen als große Reichtü-
mer. Aber selbst dann kann sie eine Versuchung werden, denn der 
Mann mag vielleicht zu fragen beginnen: »Was werden die Leute 
sagen?«, mehr als: »Was wird Gott sagen?« In dem Augenblick, 
wo er dieser Versuchung nachgibt, hat er ein schwächendes Ele-
ment in sein Leben hineingelassen. Das »Wohl, du guter und treuer 
Knecht!«130 von des Meisters eigenen Lippen ist mehr wert als zehn-
tausend Beifallsbekundungen von Senatoren und Fürsten. Ehre bei 
Menschen ist im besten Fall eine Gefahr für die Besten.

Die Haltung des Joseph neigt mehr zur Vorsicht als zum Eifer. 
Ich wünsche, dass die, die hohe Stellungen einnehmen, daran den-
ken und sich selbst prüfen, ob die Scheu vor dem öffentlichen 
Bekennen Christi nicht eine unselige Feigheit ist.

Es scheint klar zu sein, dass alle irdischen Dinge, die die Menschen 
begehren, nicht so wünschenswert sind, wie sie erscheinen, und von 
dem, wofür Menschen ihre Augen zu geben bereit sind, um es sich 
anzuschaffen, würden sie vielleicht viel geringer denken, wenn ihre 
Augen geöffnet wären.

Ich möchte euch jetzt freundlich fragen, ob einige von euch, die 
meinen Herrn und Meister lieben, es heimlich tun, aus Furcht vor 
Menschen? Du hast deinen Glauben niemals offen bekannt. Warum 
nicht? Was hindert dich, dass du dich nicht entschieden auf des 
Herrn Seite stellst? Bist du reich? Genießt du Ehre? Nimmst du eine 
beneidenswerte Stellung in der Gesellschaft ein? Bist du ein so nied-

130	 Vgl. Matthäus 25,21.23.



237

rig gesinntes Geschöpf, dass du auf diese schimmernde Umgebung 
stolz geworden bist wie ein Kind, das auf sein neues Kleid stolz ist? 
Bist du so feige, dass du dich nicht mit den Anhängern der Wahr-
heit und Gerechtigkeit verbinden willst, weil sie Personen geringen 
Standes sind? Bist du wirklich so niederträchtig? Ist keine heilige 
Ritterlichkeit in dir? Wenn Gott es dir so wohlergehen lässt, wenn 
er dir so viel anvertraut hat – willst du ihm das dadurch vergelten, 
dass du seinen Sohn verleugnest, dein Gewissen vergewaltigst und 
der Wahrheit den Rücken kehrst?

Ich weiß, es mag hart erscheinen, wenn du kalte Aufnahme in 
der Gesellschaft findest oder wenn der Finger des Hohnes auf dich 
zeigt, aber sich dieser selbstsüchtigen Furcht zu beugen, ist kaum 
eines Mannes würdig und für einen Christen äußerst schmachvoll.

»Oh, ich bin von zurückhaltender Natur.« Ja, gib ihr nicht 
nach, ich bitte dich, denn wenn alle solchen Sinnes wären, wo wür-
den dann die Reformationen und Erweckungen sein? Wo würden  
Luther131, Calvin132 und Zwingli133 geblieben sein? Wo würde  
Whitefield134 oder Wesley135 geblieben sein, wenn sie es für das 
Hauptziel ihrer Wünsche gehalten hätten, gemächlich das kühle, 
abgesonderte Tal des Lebens entlangzugehen?

Tritt für die Wahrheit und für den Herrn hervor, mein Bruder! 
Denke daran: Was für dich recht ist, würde für uns alle recht sein. 
Wenn du dich nicht der Gemeinde anschließt, so kann jeder von 
uns auch die Pflicht versäumen; und wo wäre dann die sichtbare 
Gemeinde Jesu? Wie könnten die Anordnungen unseres heiligen 
Glaubens als ein Zeugnis unter den Menschen aufrechterhalten wer-
den? Ich fordere alle verborgenen Gläubigen auf, über den Wider-

131	 Martin Luther (1483 – 1546), evangelischer Theologe, Initiator der Reformation. Er übersetzte erstmalig 
die Bibel in die deutsche Sprache.

132	 Johannes Calvin (1509 – 1564), französischer Reformator, Begründer der calvinistischen Theologie.
133	 Huldrych Zwingli (1484 – 1531), Schweizer Reformator.
134	 George Whitefield (1714 – 1770), engl. Erweckungsprediger, Mitbegründer des Methodismus.
135	 John Wesley (1703 – 1791), engl. Erweckungsprediger, Begründer des Methodismus.



238

spruch zwischen ihrem Verbergen und ihrem Glauben nachzuden-
ken und diese feige Stellung aufzugeben!

Ich bin gewiss, Joseph von Arimathia verlor sehr viel durch seine 
Feigheit. Denn ihr seht, er lebte nicht mit dem Herrn Jesus zusam-
men, wie viele andere Jünger es taten. Während jener kurzen, aber 
goldenen Periode, wo Menschen mit Jesus wandelten und rede-
ten, war Joseph nicht dabei. Er war nicht unter den Zwölfen, wie 
er es möglicherweise hätte sein können, wenn er mehr Mut und 
Entschiedenheit besessen hätte. Ihm entgingen viele jener vertrauli-
chen Unterredungen, die der Herr den Seinen gewährte, nachdem 
die Menge entlassen wurde. Er versäumte jene heilige Erziehung 
und Stärkung, die Menschen für das edle Leben der ersten Heiligen 
tauglich machte. Auch die vielen Gelegenheiten hat er verloren, wo 
er für den Meister und mit dem Meister hätte arbeiten können.

Vielleicht hören wir nichts mehr von Joseph von Arimathia, weil 
er nicht mehr getan hatte. Möglicherweise ist diese eine großartige 
Handlung, die seinen Namen vor der Vergessenheit rettete, alles, 
was des Berichtens wert war. Joseph muss ein schwacher, trauriger, 
ein wenig nützlicher Mann gewesen sein, weil er Christus nur von 
fern folgte.

Ich wünsche zu Gott, solche Betrachtungen holten unsere lie-
ben, wahrhaft gläubigen und ehrenwerten christlichen Männer aus 
ihrem Versteck heraus und veranlassten sie, in die vordere Reihe zu 
treten, um für Christus zu streiten!

Eine Belehrung für uns

Joseph trat schließlich doch hervor, und ihr werdet es auch tun, 
meine Freunde. Wenn ihr ehrlich und aufrichtig seid, so werdet 
ihr früher oder später euren Herrn bekennen. Meint ihr nicht, es 
wäre besser, es lieber heute als später zu tun? Der Tag wird kommen, 
wo jene Schande, die ihr jetzt fürchtet, auf euch kommen wird. So 



239

gewiss du ein aufrichtiger Gläubiger bist, wirst du jene Schmach und 
Verspottung zu bestehen haben, die dich jetzt erschreckt. Warum 
ihr nicht sofort gegenübertreten und damit fertigwerden? Du wirst 
Christus vor vielen Zeugen zu bekennen haben. Warum nicht sofort 
damit beginnen? Was ist denn schwer dabei? Es wird dir leichter 
werden und dir größeren Segen bringen, als wenn du fortfährst, es 
aufzuschieben. Was hat denn den Joseph von Arimathia aus der Ver-
borgenheit herausgebracht? Es war die Macht des Kreuzes!

Ist es nicht etwas Merkwürdiges, dass das ganze Leben Christi 
kein offenes Bekenntnis aus diesem Mann herauslockte? Die 
Wunder unseres Herrn, seine Reden, seine Armut, seine Selbst
verleugnung, sein glorreiches Leben der Heiligkeit und der Wohl-
tätigkeit  –  alles das mag geholfen haben, Joseph in seinem ge
heimen Glauben aufzubauen; aber es genügte nicht, ein kühnes 
Bekenntnis des Glaubens abzulegen. Der schmachvolle Kreuzes-
tod übte mehr Macht auf Joseph aus als die ganze Schönheit des 
Lebens Christi.

Nun lasst uns sehen, ihr Schüchternen, Zurückhaltenden, ob das 
Kreuz nicht heute auf euch denselben Einfluss haben wird. Ich bin 
gewiss, dass es euch helfen wird, wenn der Heilige Geist es eurem 
Herzen einprägt. Ich nehme an, dass dem Joseph der Tod Christi 
am Kreuz als etwas so Furchtbares erschien, dass er für ihn, der so 
schlecht behandelt wurde, auftreten musste.

Joseph hatte in das Tun der Männer des Synedriums nicht ein-
gewilligt, als sie Jesus zum Tod verurteilten; wahrscheinlich zogen 
er und Nikodemus sich ganz von der Versammlung zurück. Aber 
als er sah, dass das Verbrechen vollzogen und der Unschuldige getö-
tet wurde, da sagte er: »Ich kann nicht ein stummer Zeuge solchen 
Mordes sein. Ich muss mich nun auf die Seite des Heiligen und 
Gerechten stellen.« Deshalb trat er als williger Diener seines gekreu-
zigten Herrn hervor. Komme, was da wolle, er fühlte sich gedrängt 
zu bekennen, dass er auf der Seite Jesu stehe. Es war spät, es war 
traurig spät, aber es war noch nicht zu spät.



240

O geheimer Jünger, willst du nicht dein Versteck aufgeben? Wenn 
du ruhig und zurückhaltend bist und den Namen Jesu lästern hörst, 
wie es in diesen bösen Tagen oft geschieht, willst du dann nicht für 
ihn eintreten? Wenn du seine Gottheit leugnen hörst, wenn seine 
Stelle als Haupt der Gemeinde einem anderen gegeben wird, wenn 
sogar seine heilige Person für lose Gesellen als Zielscheibe für ihren 
Spott herhalten muss, willst du dann nicht für ihn sprechen?

Seine Sache ist die Sache der Wahrheit, Gerechtigkeit, Barm-
herzigkeit und Hoffnung für die Menschenkinder, deshalb darf er 
nicht beschimpft werden, während du schweigend dabeisitzt. Hät-
ten andere ihn verteidigt, so hättest du vielleicht entschuldigt wer-
den können, aber jetzt, wo ihn so viele verhöhnen, kannst du nicht 
zurückbleiben, ohne zu sündigen. Jesus ist aller Ehre wert, und doch 
überhäufen sie ihn mit Spott. Willst du ihn nicht verteidigen? Er 
ist dein Heiland und Herr. Oh, zögere nicht einzugestehen, dass du 
sein Eigen bist. Das Kreuz legte das Herz des Joseph bloß; er verab-
scheute die Bosheit, die den Heiligen und Gerechten schlug – des-
halb raffte er sich auf.

Aber da mag es auch zum Teil die wunderbare Geduld des Herrn 
im Tode gewesen sein, die den Joseph spüren ließ, dass er sich 
nicht länger verbergen könne. Hörte er ihn sprechen: »Vater, vergib 
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun«136? Beobachtete er ihn, als 
seine Lippen riefen: »Mich dürstet«137? Denkt ihr, dass er den Spott 
und Hohn sah, der den sterbenden Herrn umgab? Merkte er, dass 
die Steine schreien würden, wenn er nicht seinem besten Freund 
Freundlichkeit erzeigen würde? Da Jesus nicht für sich selbst sprach, 
sondern stumm war wie ein Lamm vor seinen Scherern, ist Joseph 
verpflichtet, seinen Mund für ihn aufzutun. Wenn Jesus nicht ant-
wortet, sondern nur Gebete für seine Mörder ausspricht, so muss 
ihn der ehrbare Ratsherr bekennen.

136	 Lukas 23,34.
137	 Johannes 19,28.



241

Die Sonne hat ihn anerkannt und ihr Gesicht in Sack und Asche 
verhüllt. Die Erde hat ihn anerkannt und wurde tief erschüttert. 
Der Tod hat ihn anerkannt und die Leiber der Verstorbenen zurück-
gegeben. Deshalb muss Joseph ihn auch anerkennen; er kann dem 
Drang nicht widerstehen.

O Brüder, wenn ihr bis jetzt zurückgestanden seid, lasst euch 
durch Jesus in die Vorhut des Heeres bringen!

Dann waren die Wunder dieses Todes da, die er sah und auf 
die ich schon hingewiesen habe. Sie genügten, den Hauptmann 
zu überzeugen, dass Jesus ein gerechter Mann war. Sie überzeug-
ten andere, dass er Gottes Sohn war; und der, der schon ein Jünger 
Christi war, muss durch das, was er am Kreuz geschehen sah, in die-
ser Überzeugung sehr bestärkt worden sein. Die Zeit war gekom-
men, wo er kühn als Christi Jünger handeln musste.

Sind um dich herum keine Wunder der Bekehrungen geschehen, 
keine Erhörungen von Gebeten, keine göttlichen Befreiungen aus 
Not?

Ich nehme nicht an, dass Joseph den Sinn des Todes Christi völ-
lig verstand. Er hatte einige Kenntnis davon, aber nicht so, wie wir 
sie jetzt haben, wo der Geist Gottes in seiner ganzen Fülle erschie-
nen ist und uns über die Bedeutung des Kreuzes belehrt hat.

O hört zu, ihr Männer, die ihr nie offen auf seine Seite getre-
ten seid, die ihr nie seine Farbe getragen und nie öffentlich in sei-
nen Dienst getreten seid: Er starb für euch! Jene Wunden waren 
alle für euch; jener Schweiß, dessen Spuren ihr dort auf dem Ant-
litz des Gekreuzigten sehen könnt, war ganz für euch. Für euch war 
der Durst und das Fieber, für euch das Neigen des Hauptes und das 
Aufgeben des Geistes. Ihr wollt euch schämen, ihn anzuerkennen? 
Ihr wollt nicht Spott und Hohn um seinetwillen ertragen, der all 
dieses für euch erduldete? Nun sprecht aus eurer Seele heraus und 
sagt: »Er hat mich geliebt und sich selbst für mich hingegeben.«138 

138	 Vgl. Galater 2,20.



242

Wenn ihr das nicht sagen könnt, dann könnt ihr auch nicht glück-
lich sein. Aber wenn ihr es könnt, was wollt ihr dann tun? Müsst ihr 
ihn nicht lieben und euch für ihn hingeben?

Das Kreuz ist ein wunderbarer Magnet, der jeden Mann von 
echtem Metall zu Jesus zieht. Es ist wie ein hoch emporgehobe-
nes Panier, um das sich alle Treuen sammeln müssen. Dieses Kreuz, 
durch alle Lande getragen, wird die Tapferen aufwecken, dass sie ins 
Feld eilen.

Könnt ihr euren Herrn den Tod für euch erleiden sehen und ihm 
dann den Rücken kehren? Ich bete, dass ihr nicht länger zögert, son-
dern sofort ruft: »Schreibt meinen Namen unter seinen Nachfolgern 
nieder, denn ich will bis ans Ende für ihn kämpfen!«

So viel entnehmen wir zur Belehrung aus dem Leben des Joseph 
von Arimathia. Wenn das Kreuz nicht einen Mann zum Heraustre-
ten aus seiner Verborgenheit bringen kann, was dann? Wenn uns 
der Anblick der sterbenden Liebe nicht zu mutiger Liebe zu ihm 
bewegt, was ist dann dazu imstande?

Eine Ermunterung für uns

Vielleicht denkt ihr, dass die Zeit, in der Joseph lebte, gebieterisch 
verlangte, dass er sein Versteck verlassen und zu Pilatus hineinge-
hen sollte, aber dass ihr selbst ja nicht in einer solchen notvollen 
Lage seid.

Hört zu, meine Freunde, viele Leute benutzen ihre Gelegen-
heiten nicht, wie sie auch sein mögen. Der Herr Jesus hängt heute 
nicht an einem Kreuz und hat nicht nötig, begraben zu werden; 
aber andere dringende Notwendigkeiten existieren und fordern 
euch heraus. Die gegenwärtige Situation der Welt verlangt, dass 
jeder Mann, dessen Herz richtig steht, seinen Herrn bekennen und 
ihm dienen sollte. Jeder, der Christus lieb hat, sollte es in dieser 
Stunde durch die Tat beweisen.



243

Eine Boje gegenüber von Mumbles in Südwales trägt eine Glo-
cke, die die Seefahrer vor einem gefährlichen Felsen warnen soll. 
Diese Glocke ist bei gewöhnlichem Wetter ruhig, aber wenn sich 
Wind erhebt und sich die großen Wogen auf das Ufer zuwälzen, 
dann werden ihre feierlichen Töne meilenweit gehört.

Ich glaube, es gibt treue Männer, die still sind, wenn alles ruhig 
ist, die aber gezwungen sein werden zu sprechen, wenn sich die wil-
den Winde erheben.

Ich versichere euch, dass ein Sturm jetzt wütet und dass es 
schlimmer und schlimmer wird. Wenn ich die Zeichen der Zeit 
richtig lese, wäre es gut, wenn die Glocke ihre Warnung läutete, 
damit nicht Seelen auf dem Felsen des Irrtums verloren gehen.

Wenn ihr in die hinteren Reihen getreten seid, müsst ihr eure 
gemütliche Stellung verlassen. Ich rufe euch in des Meisters Namen 
zum Krieg auf. Der Herr bedarf euer. Wenn ihr dem Herrn nicht zu 
Hilfe kommt, so wird ein Fluch auf euch fallen. Euch muss entweder 
»feige Memmen« auf den Rücken geschrieben werden oder ihr werdet 
euch heute der Sache Jesu anschließen. Soll ich euch sagen, warum?

Die Feinde Christi waren zu weit gegangen. Als sie ihn verfolg-
ten und Steine aufhoben, ihn zu steinigen, gingen sie sehr weit. Als 
sie sagten, er hätte einen Teufel und wäre wahnsinnig, da gingen 
sie viel zu weit. Als sie behaupteten, dass er die Teufel durch Beel-
zebub, den Obersten der Teufel, austriebe, war das eine Lästerung. 
Aber jetzt, jetzt haben sie die Linie verhängnisvoll weit überschritten. 
Sie haben tatsächlich den König Israels genommen und ihn an das 
Kreuz genagelt, und er ist tot. Deshalb kann Joseph es nicht länger 
aushalten. Er verlässt ihre Gesellschaft und verbindet sich mit dem 
Herrn Jesus.

Seht, wie weit die Menschen in diesen Tagen gehen. Draußen in der 
Welt zeigt sich der Unglaube von einer so groben Seite, dass er der 
Zivilisation, geschweige denn des Christentums unseres Zeitalters 
unwürdig ist. Jetzt kommt heraus, ihr Feiglinge, und weigert euch, 



244

zu der ungläubigen Welt gezählt zu werden! Außerdem sehen wir 
in der Christenheit Männer, die uns schon manche wichtige Lehre 
weggenommen haben und jetzt auch noch die Inspiration des Wor-
tes Gottes angreifen. Sie sagen uns deutlich, dass sie das, was die 
Schrift sagt, nur so weit glauben, wie es ihnen gefällt. Die Bibel ist 
für sie ein schönes, aber etwas veraltetes Buch. Nun, wenn ihr dazu 
schweigen könnt –  ich kann es nicht! Die Zitadelle des Christen-
tums wird jetzt angegriffen. Lasst keinen tapferen Mann vor ihrer 
Verteidigung zurückschrecken! Wenn ihr euren Mund halten und 
den Glauben in Stücke reißen lassen wollt – ich kann es nicht!

Jetzt, wo der Irrtum keine Schranken kennt, müssen wir für 
die Verteidigung der Wahrheit auftreten. Da man den Angriff auf 
Gottes Wort bis aufs Äußerste treibt, ist es nötig, jedes Stückchen 
des Glaubens festzuhalten. Ich für mein Teil will keine Ecke mei-
nes Glaubens um irgendeines Menschen willen aufgeben. Wenn 
die Wahrheit ein strenges Aussehen hat, so wollen wir sie nicht ver-
schleiern. Wenn ein Ärgernis in dem Kreuz ist, so wollen wir es 
nicht verbergen. Dies soll meine Antwort an alle sein, die sich dem 
Geist des Zeitalters anpassen wollen. Ich kenne nur einen Geist: Der 
ist in jedem Zeitalter unveränderlich. Die Zweifel der Feinde Gottes 
sollen auf uns keinen Einfluss haben als nur den, dass wir das Evan-
gelium fester in unser Herz schließen.

Ich bitte jeden Christen, Mut zu fassen und seines Herrn Farben 
zu zeigen und zur Schlacht auszurücken. Kommt jetzt hervor, wenn 
ihr es nie vorher tatet!

Als sich Joseph von Arimathia als Jünger unseres Herrn zu erkennen 
gab, waren die meisten Freunde unseres Herrn geflohen. Da sagte 
sich Joseph: »Ich muss hineingehen und um den Leichnam bitten.« 
Wenn jeder andere davonläuft, dann wird der Schüchterne tapfer. 
Ich habe oft festgestellt, dass die Schwachen stark wurden, wenn 
ein allgemeiner Abfall vom Glauben um sich griff. Die Menschen, 
die früher sagten: »Wir wissen kaum, ob wir überhaupt zu Gottes 



245

Kindern gehören, wir sind so unwürdig!«, krochen aus ihren Höh-
len und wurden tapfer im Streit und schlugen die Heere des Fein-
des in die Flucht.

Die Zahl derer, die zu Josephs Zeiten dem Herrn treu blieben, 
war sehr klein. Wer von ihnen nicht ganz und gar arm war – zum 
Beispiel die Frauen, die ihm mit ihrer Habe dienten –, war doch 
unfähig, zu Pilatus zu gehen und um des Herrn Leichnam zu bit-
ten. Er würde sie nicht vorgelassen haben; und wenn er es getan 
hätte, wären sie doch zu schüchtern gewesen, darum zu bitten. Aber 
Joseph ist reich und ein Ratsherr, und deshalb scheint er zu sagen: 
»Diese lieben, guten Frauen brauchen einen Freund; sie können den 
Leichnam nicht allein vom Kreuz abnehmen. Ich will zum römi-
schen Landpfleger gehen. Zusammen mit Nikodemus will ich die 
Leinwand und die Spezereien beschaffen, und die Frauen sollen uns 
helfen, den Herrn vom Holz herunterzunehmen und ihn in mein 
neues Grab zu legen. Dann will ich seine Glieder mit Leinwand 
umwinden und ihn mit Spezereien würdig einbalsamieren.«

Einige von euch wohnen in kleinen Landstädtchen, wo die Got-
teskinder vielleicht treu und sehr arm sind und auch nicht viele 
Möglichkeiten haben. Wenn euch etwas bewegen soll, entschiede-
ner zu sein, dann dieses Beispiel des Joseph. Es gehört Mut dazu, 
einer schwachen Schar zu helfen. Gewöhnliche Leute sind da, wo 
der Erfolg ist, aber der echte Mann schämt sich nicht, ein verachtetes 
Vorhaben zu stützen, wenn es um die Sache der Wahrheit geht. Wer 
Fähigkeiten und Vermögen hat, sollte sagen: »Ich will hingehen und 
ihnen jetzt helfen. Ich kann des Meisters Sache nicht diesen schwa-
chen Leuten überlassen. Ich weiß, sie tun ihr Bestes, und da das sehr 
wenig ist, will ich mich mit ihnen verbinden und mich bemühen, 
ihnen um meines großen Meisters willen beizustehen.«

Seht ihr, worauf ich abziele? Es ist heute mein einziger Wunsch, 
die wenigen unter euch, die einen Augenblick geschwankt haben, zu 
bewegen, für Jesus aufzustehen und überall seinen teuren und hei-
ligen Namen zu bekennen.



246

Vielleicht seid ihr wie Blumen, die nicht blühen können, ehe es 
dunkel wird. Jetzt ist eure Stunde. Der Abend ist schon gekommen; 
blüht, meine Freunde, und füllt die Luft mit dem Wohlgeruch eurer 
Liebe. Wenn sich andere Blumen geschlossen haben, so tragt Sorge, 
euch dem Tau zu öffnen. In diesen finsteren Stunden leuchtet her-
vor! Die Sonne ist verschwunden; nun lasst euch sehen!

Joseph und Nikodemus wurden nicht bei Tageslicht gesehen, als 
Jesus lebte, aber als die Sonne durch seinen Tod untergegangen war, 
da strahlte ihr Glanz am höchsten.

O mein zögernder Bruder, jetzt ist deine Zeit, deine Stunde. 
Nutze sie um unseres großen Meisters willen!

Eine Anleitung

Jemand sagt: »Nun, was meinst du damit, dass ich hervortreten soll? 
Ich kann sehen, was Joseph tat, aber was soll ich tun? Ich lebe nicht 
in Arimathia, und es gibt in unseren Tagen keinen Pilatus.«

Joseph begab sich dadurch, dass er seinen Herrn anerkannte, in 
persönliche Gefahr. Ein Sklave, dessen Herr hingerichtet wurde, 
weil er Christ war, ging zum Richter und bat um den Leichnam sei-
nes Herrn, um ihn zu begraben. Der Richter erwiderte: »Warum 
wünschst du den Leichnam deines Herrn?« – »Weil er Christ war 
und ich auch Christ bin.« Auf dieses Bekenntnis hin wurde er selbst 
zum Tode verurteilt.

Pilatus hätte ebenso handeln können, denn die jüdischen Obers-
ten müssen Joseph gehasst und seinen Tod gewünscht haben. Er war 
lange Zeit zurückhaltend gewesen, aber jetzt nahm er sein Herz in 
beide Hände und ging kühn zu Pilatus hinein. Er bat um den Leich-
nam, und der Prokurator gab seinem Wunsch statt.

Würdest du, wenn es nötig wäre, deine besten irdischen Güter 
aufs Spiel setzen? Bist du bereit, den Ruf der Bildung und des Mutes 
durch das Bekenntnis deines Glaubens in diesen Tagen des Abfalls 



247

zu verlieren? Kannst du alles um Christi willen verlassen? Wenn es 
die liebste Verbindung zerreißt, wenn es die glänzendsten Aussich-
ten zerstört, würdest du dein Kreuz auf dich nehmen und deinem 
Herrn folgen?

Denkt ferner daran, dass dieser gute Mann, als er den Leich-
nam Jesu abnahm, nach dem jüdischen Gesetz unrein wurde. Es 
mag euch nicht wichtig erscheinen, aber für einen Juden war das 
sehr schlimm, besonders während der Passahwoche. Er rührte einen 
Leichnam an und verunreinigte sich damit nach dem Gesetz der 
Juden. Aber er hielt es nicht für eine Verunreinigung, den Leich-
nam seines Herrn anzurühren. Und es war auch keine Verunreini-
gung. Es war eine Ehre, diesen heiligen, von Gott bereiteten Leib 
anzurühren.

Dennoch wird man dir sagen: »Wenn du auf Christi Seite trittst 
und dich mit seinem Volk verbindest, dann erniedrigst du dich.« Sie 
werden mit den Fingern auf dich zeigen, dir einen Schimpfnamen 
geben und dich des Fanatismus beschuldigen. Nimm diese geseg-
nete Schande auf dich und sprich mit David: »Ich will noch gerin-
ger werden.«139 Unehre für Christus ist Ehre, und Schande für ihn 
der Gipfel allen Ruhmes.

Dann nahm dieser Mann, nachdem er sein Leben gewagt und 
seine Ehre aufs Spiel gesetzt hatte, große Kosten für das Begräbnis 
Christi auf sich. Er ging hin und kaufte feine Leinwand und gab 
jenes in den Felsen gehauene Grab. Das, auf dessen Besitz der Ehr-
geiz jedes Israeliten gerichtet war, gab er freudig hin, damit der Herr 
dort hingelegt werden könnte.

Oh, wenn du Christus bekennst, bekenne ihn durch die Tat. 
Halte deine Brieftasche nicht vor ihm zurück!

Ich las neulich die Geschichte eines guten alten Diakons in Ame-
rika, der in eine Versammlung kam, nachdem eine Missionskol-
lekte stattgefunden hatte. Der Prediger bat darauf »unseren Bruder 

139	 2. Samuel 6,22.



248

Sewell«, zu beten. Sewell betete nicht, sondern steckte die Hand in 
die Tasche und suchte darin herum. »Bringt eure Büchse«, sagte er, 
und als die Büchse kam und er sein Geld hineingelegt hatte, sagte 
der Prediger: »Bruder Sewell, ich bat Sie nicht, etwas zu geben, ich 
wünsche nur, dass Sie mit uns beten möchten.«

»Oh«, sagte der, »ich konnte nicht beten, bevor ich etwas gege-
ben hatte.« Er fühlte sich verpflichtet, erst etwas für das große Mis-
sionswerk zu tun, und nachdem er das getan hatte, konnte er dafür 
beten.

O dass alle Christen von der Richtigkeit eines solchen Handelns 
überzeugt wären! Kommt hervor, die ihr euch hinter dem Ofen ver-
steckt habt! Sprecht nun die Leute an und bekennt, was der Herr für 
euch getan hat. Joseph von Arimathia, wo bist du? Komm hervor, 
Mann! Tritt hervor; deine Zeit ist gekommen! Ihr seid von nun an 
die Tapfersten der Tapferen in der Leibwache Christi, die ihm folgt, 
wohin er geht. Habe keine Furcht, sondern achte es für Freude, 
wenn du um des Mannes willen in mancherlei Anfechtungen fällst, 
der König aller Könige und Herr aller Herren ist. Ihm sei Ehre von 
Ewigkeit zu Ewigkeit!



249

Der Tod  
des Stephanus

»Und sie steinigten den Stephanus, der betete und sprach:  
Herr Jesus, nimm meinen Geist auf! Und niederkniend rief er  
mit lauter Stimme: Herr, rechne ihnen diese Sünde nicht zu!  

Und als er dies gesagt hatte, entschlief er«  
(Apostelgeschichte 7,59-60).

Es ist für uns alle sehr nützlich, daran erinnert zu werden, dass unser 
Leben nur ein Dampf ist, der eine kurze Zeit währt, danach aber 
verschwindet. Weil das oft vergessen wird, leben die Weltmenschen 
ruhig und gehen die Christen sorglos ihren Weg. Wenn wir nicht 
nach der Wiederkunft des Herrn ausschauen, so frisst sich die Welt-
lichkeit in unsere Seele wie ein Krebs.

Wenn du schon in dieser Welt Reichtümer hast, so denke doch 
darüber nach, dass du nicht hierbleiben kannst, und lege nicht zu 
großes Gewicht auf die Annehmlichkeit des Reichtums. Wenn du 
dagegen bescheiden wohnst und die Last der Armut trägst, sei des-
wegen nicht niedergedrückt, denn diese leichten Trübsale sind nur 
für den Augenblick und nicht wert, mit der Herrlichkeit verglichen 
zu werden, die auf uns wartet. Sieh auf die Dinge, die sind, als wenn 
sie nicht wären. Denke daran: Du bist ein Teil einer großen Prozes-
sion, die stets weiterschreitet; andere kommen und gehen vor dei-



250

nen eigenen Augen, du siehst sie, und sie verschwinden, und du 
selbst schreitest fort zu einer anderen, wirklichen Welt.

Es ist weise, über unsere letzten Stunden zu reden, uns unser 
Abscheiden vorzumalen und bereit zu sein, vor den großen Rich-
terstuhl zu treten. Es ist unsere Pflicht, unsere Lampe für den Bräu-
tigam zu schmücken. Wir sind berufen, allezeit bereitzustehen und 
auf die Wiederkunft unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus 
zu warten oder auf die Vorladung, die uns sagen wird, dass der Leib 
wieder zur Erde werden und der Geist wieder zu Gott gehen muss, 
der ihn gegeben hat.

Der Tod des Stephanus mag unseren Betrachtungen helfen, wäh-
rend wir mithilfe des Heiligen Geistes unsere Gedanken darauf rich-
ten, dass auch wir entschlafen müssen. Dies ist der einzige Tod eines 
Märtyrers, über den so ausführlich im Neuen Testament berich-
tet wird. Der Heilige Geist wusste, dass genügend Märtyrer da sein 
würden, ehe die Geschichte der Gemeinde zu Ende wäre. Es ist auch 
der einzige Tod – mit Ausnahme des Todes unseres Herrn –, der im 
Neuen Testament ausführlich beschrieben wird. Natürlich wird uns 
über den Tod anderer Heiliger berichtet, aber was sie im Sterben 
sprachen und was sie empfanden, als sie diese Welt verließen, das ist 
nicht verzeichnet.

Der Heilige Geist wusste, dass es uns nie an heiligen Sterbebetten 
und triumphierenden Heimgängen fehlen würde. Er wusste, dass 
dies für das Volk Gottes alltägliche Tatsachen sein würden. Außer-
dem wollte uns der Heilige Geist vielleicht aus seinem Stillschwei-
gen entnehmen lassen, dass wir der Art des Sterbens der Menschen 
nicht so viel Wichtigkeit beilegen sollten als vielmehr der Art ihres 
Lebens. Wie der Herr Jesus zu leben, ist das, was uns am nächsten 
liegt. Ein triumphierender Tod mag die Krone sein, aber ein hei-
liges Leben ist das Haupt, das diese Krone trägt. Während unseres 
Lebens den Geboten unseres Herrn zu gehorchen, ist unsere wich-
tigste Aufgabe. Das Zeugnis des Todes wird uns in der Todesstunde 
zuteilwerden. Wir sollen im Augenblick unseres Todes Todesgnade 



251

haben; aber gegenwärtig ist es unsere Hauptaufgabe, die Gnade zu 
erlangen, die uns fähig macht, die Lehre Gottes, unseres Heilandes, 
in allen Dingen zu zieren. 

Der Zeitpunkt des Heimganges

Es fällt uns sofort auf, dass der Tod des Stephanus mitten in seiner 
Tätigkeit stattfand. Er war zum Diakon der Gemeinde in Jerusalem 
ernannt worden, um dafür zu sorgen, dass die Almosen angemes-
sen unter den Armen verteilt würden, besonders unter den griechi-
schen Witwen. Er erfüllte seine Pflicht zur Zufriedenheit der gan-
zen Gemeinde und tat damit einen sehr nützlichen Dienst, denn das 
gab den Aposteln Gelegenheit, sich ganz ihren eigentlichen Aufga-
ben, dem Predigen und Beten, zu widmen.

Es ist nichts Geringes, wenn wir eine Last für einen anderen tra-
gen können und dieser dadurch für einen wichtigeren Dienst frei 
wird, den wir selbst zu leisten nicht imstande sind. Wenn es so ist, 
dass ich selbst nicht predigen kann, aber einem, der predigt, gewisse 
Sorgen abnehmen kann und ihm so helfe, mehr und besser zu pre-
digen, so predige ich im Grunde selbst. Die Sorge, die Stephanus für 
die Armen trug, trug auch dazu bei, Streit und Spaltungen zu ver-
hindern.

Aber Stephanus erfüllte auch als Verkündiger des Wortes Got-
tes einen heiligen Dienst  –  und das mit großer Kraft: Er war voll 
Glaubens und Heiligen Geistes. Er steht auf dem Blatt der Kirchen
geschichte der damaligen Zeit als einer der Führer da, sodass die 
Feinde des Evangeliums seine hervorragende Wirkung erkannten und 
ihn zum Gegenstand ihres Hasses machten; denn sie wüten gewöhn-
lich gegen die, die am meisten Gutes tun. Stephanus stand in der Vor-
derreihe des Heeres Gottes, und von dort wurde er weggenommen!

»Ein Geheimnis!«, sagen einige. »Ein großes Geheimnis!«, sage 
ich. Meine Brüder, wer wünscht, zu irgendeiner anderen Zeit weg-



252

genommen zu werden? Ist es nicht gut, in der Rüstung zu sterben, 
solange man noch nützlich ist? Wer verlangt zu bleiben, bis er mehr 
eine Last als eine Hilfe ist? Wenn wir berufen werden, mitten in 
unserer Tätigkeit abzuscheiden, so sollten wir uns dem dankbar 
unterwerfen.

Er wurde auf der Höhe seiner Wirksamkeit weggenommen, als 
viele durch seine Predigt bekehrt und durch seinen Glauben Wun-
der gewirkt wurden. Er schien für die Gemeinde notwendig zu sein.

Es ist doch gut, dass Gott sein Volk lehrt, wie viel er durch einen 
Mann tun kann, den er erwählt. Andererseits zeigt er auch, dass er 
von keinem Menschen abhängig ist, sondern sein Werk auch ohne 
den besten Arbeiter in seinem Weinberg zu tun vermag.

Wenn unser Leben eine Lehre lehren kann und diese Lehre 
gelehrt worden ist, unser Tod aber eine andere Lehre lehren kann, 
so ist es gut zu leben und gut zu sterben. Lasst mich geerntet wer-
den, wenn mein Dienst wie der Weizen ist – wie in dem Traum 
Pharaos mit sieben vollen und guten Ähren –, und nicht zu einer 
Zeit, wo mich der Ostwind zur Unfruchtbarkeit ausgedörrt hat. 
Wenn Gott durch unsere Wegnahme verherrlicht wird, ist es dann 
nicht gut?

Gott kann sogar mehr als gewöhnlich verherrlicht werden, wenn 
er uns beiseitelegt, um seiner Gemeinde zu zeigen, dass er ohne seine 
Diener wirken und andere an ihrer Stelle erwecken kann! Glücklich 
ist der Bote, der durch seine Abwesenheit ebenso wie durch seine 
Gegenwart des Meisters Willen erfüllt!

Aber der Tod des Stephanus war von Schmerzen und vielem beglei-
tet, was Fleisch und Blut zuwider ist. Er starb nicht von weinen-
den Freunden umgeben, sondern von Feinden, die mit den Zäh-
nen über ihn knirschten. Kein heiliger Gesang machte sein Sterbe-
zimmer fröhlich, sondern das Rufen und Schreien einer wütenden 
Menschenmenge tönte in seinen Ohren. Für ihn gab es kein wei-
ches Kissen, sondern nur harte und grausame Felsen. Zerschlagen 



253

und zermalmt von einem Hagel von Steinen legte er sich nieder und 
erwachte im Schoß seines Herrn.

Nun, Brüder, das ist ein großer Trost für uns, denn wenn er in 
vollkommenem Frieden, in Freude und Triumph sterben konnte, 
wie viel mehr können wir erwarten, in Frieden abzuscheiden! Da 
wir nicht diese grausamen Begleiter in unseren letzten Stunden 
haben werden, können wir dann nicht hoffen, dass wir durch die 
Gegenwart unseres Herrn und Meisters aufgerichtet und gestützt 
werden? Wenn Stephanus unter einem Hagel von Steinen entschlief, 
dann dürfen wir hoffen, friedlich im Glauben an Jesus zu entschla-
fen, wenn die Heiligen um unser Bett versammelt sind, um uns 
Lebewohl zu sagen.

Ich möchte euch aber besonders darauf aufmerksam machen, 
dass die letzten Augenblicke des Stephanus ruhig, friedlich, zuver-
sichtlich und freudig waren. Er machte keine Zugeständnisse, 
während er die wütenden Zuhörer ansprach. Er sagte ihnen die 
einfache Wahrheit – mit solcher Überlegenheit, als würde er ihnen 
eine gefällige Rede halten. Als sie zornig wurden, hatte er keine 
Angst. Er nahm keinen einzigen Ausdruck zurück, milderte ihn 
auch nicht, sondern traf sie mit aller Treue gegen seinen Herrn 
mitten ins Herz. In dem Bewusstsein, dass er seine letzte Predigt 
hielt, gebrauchte er das scharfe, zweischneidige Schwert des Wor-
tes Gottes und durchbohrte ihr Herz. Er kümmerte sich wenig 
darum, dass sie die Stirn runzelten, und wurde nicht verwirrt, als 
sie mit den Zähnen knirschten. Er war so ruhig wie der offene 
Himmel über ihm und blieb es auch, als sie ihn zur Stadt hinaus-
stießen. Als sie ihn zum Tor hinausschleppten und ihre Kleider 
abgelegt hatten, um ihn zu steinigen, ließ er kein einziges furcht-
sames Wort fallen und stieß keinen zitternden Schrei aus. Er stand 
aufrecht und befahl ruhig seine Seele Gott; und als er unter den 
ersten Steinwürfen hinzufallen drohte, kniete er nieder  –  nicht, 
um Mitleid zu erregen, sondern um von seinem Herrn Barmher-
zigkeit für seine Angreifer zu erbitten. Dann schloss er wie ein 



254

Kind, das müde ist und auf seiner Mutter Schoß einschläft, die 
Augen und »entschlief«.

Glaube also: Wenn du in Christus bleibst, wird das Gleiche bei 
dir der Fall sein. Du wirst auch bei den Vorboten des Todes ruhig 
bleiben. Wenn der Arzt den Kopf schüttelt, wird dein Herz nicht 
verzagen; wenn deine Freunde traurig aussehen, wirst du ihren 
Schmerz nicht teilen.

Wir weinten, als wir geboren wurden, obwohl alle um uns her 
froh waren. Wir werden lächeln, wenn wir sterben, während alle 
um uns her weinen. Der sterbende Christ ist oft der Einzige, der 
ruhig und gefasst bleibt. Während er von dem redet, was er fühlt 
und hofft, gleitet er sanft in die Herrlichkeit hinüber. Weshalb soll-
ten wir es anders erwarten?

Der Gott des Stephanus ist unser Gott. Den Glauben des Ste-
phanus besitzen wir auch, und wir können ihn in der gleichen Kraft 
und Vollmacht beweisen. Der Heilige Geist wohnt in uns, wie er in 
Stephanus wohnte, und wenn er sich bei uns nicht genauso kraft-
voll erweist, dann hindert ihn nur unser Unglaube! Wenn wir Glau-
ben haben wie Stephanus, werden wir auch dieselbe Gelassenheit 
der Seele haben wie er, wenn die für uns bestimmte Stunde kommt. 
Brüder, lasst uns den Tod nicht fürchten, sondern ihm ohne die 
geringste Furcht entgegensehen.

Stephanus war in einem sehr gehobenen Zustand. Aufgrund seiner 
langen Rede stellt ihr fest, dass er ganz von seinem Gott erfüllt war 
und dass ihn die Geschichte Israels tief bewegte. Er spricht nicht aus 
Zorn gegen seine Landsleute, sondern sein Gott nimmt alle seine 
Gedanken in Anspruch. Er erzählt ihnen, wie Gott Joseph sandte, 
aber das Volk sich gegen ihn empört hat, und wie Gott jetzt Jesus 
sandte und die Juden seine Verräter und Mörder wurden. Er fühlt 
Mitleid für sie in seinem Herzen, aber trotzdem fühlt er vor allem 
mit Gott die Ablehnung, die er vonseiten der Menschen immer wie-
der erfahren musste.



255

Beachtet auch, wie die Seele des Stephanus nur mit geistlichen Din-
gen beschäftigt war. Ich darf sicher annehmen, dass Stephanus vor 
dem Tempel große Ehrfurcht fühlte. Die ersten jüdischen Christen 
hatten ja alle noch eine gewisse Ehrfurcht vor dem Tempel, aber Ste-
phanus sagt: »Aber der Höchste wohnt nicht in Wohnungen, die 
mit Händen gemacht sind.«

Es ist bemerkenswert: Wenn die Heiligen dem Tode nahe sind, 
dann machen sie sich aus dem, woraus sich andere sehr viel machen, 
sehr wenig. Was bedeuten Formen für einen Sterbenden, für einen 
Mann, der im Begriff ist, seinem Gott zu begegnen? Jede Form des 
Gottesdienstes, für die ein Mann eintritt, solange er gesund ist, 
und die kleinen Besonderheiten der Lehre, auf die er früher so gro-
ßen Wert legte, scheinen im Vergleich mit den großen geistlichen, 
wesentlichen Dingen gering, wenn er auf die Ewigkeit zugeht. Der 
Heilige wird immer geistlicher, je näher der Tod kommt, denn er 
nähert sich jener Stadt, von der Johannes sagte: »Ich sah keinen 
Tempel in ihr.«140 Brüder, es ist etwas Großes, geistlich zu wachsen, 
bis ihr die Eierschalen der Form brecht und abschüttelt. Stephanus 
verließ ganz jene abergläubische Ehrfurcht, deren Mehltau immer 
noch auf vielen Christen liegt. Er betete Gott, der ein Geist ist, im 
Geist und in der Wahrheit an.

Es ist sehr klar, dass sich Stephanus über alle Menschenfurcht erhob. 
Sie gafften und heulten ihn an, aber was machte ihm das aus? Er 
sollte von den Händen grausamer Menschen den Tod eines Lästerers 
draußen vor der Stadt erleiden, aber das erschreckte ihn nicht. Sein 
Antlitz glühte von unaussprechlicher Freude; er sah nicht aus wie 
ein Mann, der zur Hinrichtung geschleppt wird, sondern wie einer, 
der auf dem Weg zur Hochzeit ist. Er sah eher wie ein unsterblicher 
Engel aus als wie ein zum Tode Verurteilter.

140	 Offenbarung 21,22.



256

Ach, Brüder, so wird es allen Treuen ergehen! Heute fürchten wir 
den Menschen, der nur ein Wurm ist; heute sind wir so schwach, 
dass wir uns durch die Meinung unserer Mitmenschen leiten las-
sen und auf freundliche Stimmen horchen, die uns raten, nur mit 
äußerster Vorsicht über gewisse Dinge zu sprechen, damit wir die-
sen oder jenen nicht betrüben. Aber je tauglicher wir für den Him-
mel sind, desto mehr verachten wir jeden Kompromiss und spüren, 
dass wir für die Wahrheit, für Gott, für Christus geradeheraus spre-
chen müssen, selbst wenn wir deswegen sterben müssen. Wer sind 
wir, dass wir uns vor einem Menschen fürchten sollten, der sterben 
wird und den die Bibel einen Wurm nennt?141

Zu gleicher Zeit war Stephanus frei von allen Sorgen. Er war ein 
Diakon, aber er sagte nicht: »Was werden diese armen Leute tun? 
Wie wird es den Witwen ergehen? Wer wird für die Waisen sorgen?« 
Er sagt nicht einmal: »Was werden die Apostel tun, da ich mich 
nun nicht mehr ihrer Arbeit annehmen kann?« Kein Wort davon. 
Er sieht den Himmel offen und denkt wenig an die Gemeinde, die 
zurückblieb, obwohl er sie von ganzem Herzen liebte. Er vertraute 
die streitende Gemeinde ihrem Führer an. Er selbst ist ja zur tri-
umphierenden Gemeinde gerufen. Er hört die Posaune tönen: »Auf 
und hinweg!« Siehe, er stellt sich dieser Aufforderung.

Glückliche Menschen, die so ihre Sorgen abwerfen und in die Ruhe 
eingehen können! Warum sollte es mit uns nicht auch so sein? Unser 
Herr leitete seine Gemeinde, bevor wir geboren waren. Er wird nicht 
in Verlegenheit geraten, weil er uns heimgerufen hat; und deshalb 
brauchen wir uns nicht zu beunruhigen, als wenn wir überaus wichtig 
wären und die Gemeinde untergehen würde, weil wir ihr fehlen.

Stephanus hatte auch keinen Groll. Das war wirklich ein geistliches 
Gebet: »Herr, rechne ihnen diese Sünde nicht zu!« Daniel stand vor 

141	 Vgl. Hiob 25,6.



257

Belsazar und sah die Waage, mit der Belsazar gewogen und zu leicht 
erfunden wurde.142 So sah auch Stephanus die Waage der Gerech-
tigkeit. Der Mord an ihm wurde wie ein großes Gewicht in die 
Waagschale gegen die wütenden Juden gelegt. Sie sank, und er rief 
aus: »Herr, wirf nicht diese Sünde in ihre Waagschale!« Er konnte 
nicht sagen wie der Heiland: »Sie wissen nicht, was sie tun!«143 Denn 
sie wussten es sehr wohl und waren durch seine Rede beunruhigt, 
sodass sie sich die Ohren zuhielten, um nicht noch mehr zu hören. 
Aber er bittet, soweit er es der Wahrheit nach tun kann, für sie, wäh-
rend er seine Seele aushaucht.

Jedes Kind Gottes sollte sofort allen Groll beiseitelegen oder viel-
mehr, es sollte nie Groll aufkommen lassen. Wir sollten in unserem 
Herzen keine Erinnerung an Böses festhalten, sondern jeden Tag 
frei vergeben, wie uns jeden Tag frei vergeben wird. Und je näher 
wir dem Tod kommen, desto größer muss die Liebe für die werden, 
die uns hassen; denn dadurch können wir beweisen, dass wir für den 
Himmel bereit sind.

Um die Beschreibung seines Todes abzuschließen: Stephanus starb 
wie ein Sieger. Sein Name war Stephanus oder »Krone«; und wahr-
lich, an jenem Tag empfing er nicht nur eine Krone, sondern wurde 
die Krone der Gemeinde als der erste Märtyrer. Er war der Sieger, 
nicht seine Feinde. Sie steinigten seinen Körper, aber seine Seele 
hatte sie überwunden. Es war nicht in ihrer Macht, ihn zu bewegen, 
sein ruhiger Blick trotzte ihrer Wut. Er ging heim zu seinem Gott, 
und seine Feinde haben ihm auf dem Weg dahin nichts rauben kön-
nen. Er überwand weit durch den, der ihn geliebt hatte.

Dies sind einige der charakteristischen Merkmale, die uns bei 
dem Abscheiden des Stephanus auffallen, und ich hoffe, dass sie sich 
auch bei uns finden werden. Gott gebe sie uns, und wir wollen ihm 
alle Ehre dafür geben!

142	 Vgl. Daniel 5,17-28.
143	 Lukas 23,34.



258

Besondere Merkmale seines Heimganges

Stephanus war in viererlei Weise voll von Jesus: Er sah Jesus, er rief 
ihn an, er vertraute ihm und ahmte ihn nach. Zuerst: Er sah den 
Herrn Jesus.

Der Märtyrer sah zum Himmel auf und erblickte die Herrlich-
keit Gottes und Jesus zur Rechten Gottes stehen. Zuerst war Ste-
phanus wahrscheinlich im Ratssaal des Synedriums, aber die Vision 
schien das Dach wegzuschieben und die Pforten des Himmels zu 
öffnen. Es wird gesagt, dass er des Menschen Sohn sah.

Dies ist die einzige Stelle in der Schrift, wo Jesus von einem ande-
ren als von ihm selbst »der Sohn des Menschen« genannt wird. Er 
selbst nannte sich häufig »der Sohn des Menschen«; das war in der 
Tat der gewöhnliche Name, den er sich beilegte. Aber seine Jünger 
nannten ihn nicht so. Vielleicht war die Herrlichkeit des verworfe-
nen Messias als Mensch der besondere Gedanke, der in der Seele des 
Stephanus geweckt werden sollte, um ihm zu versichern, dass der 
verfolgte Diener genauso siegen würde, wie sein verachteter Herr 
triumphiert hatte.

Es ist zu allen Zeiten gut, unseren verherrlichten Herrn anzu-
schauen; aber es war bei dieser Gelegenheit besonders angemes-
sen, denn der Herr selbst hatte seine Feinde gewarnt: »Von jetzt an 
werdet ihr den Sohn des Menschen zur Rechten der Macht sitzen 
sehen.«144 Er hatte diese Worte zu denselben Männern gesprochen, 
die jetzt Stephanus bezeugen hörten, dass es so sei.

Stephanus sah seinen Herrn stehend; und der Herr wird gewöhn-
lich als sitzend beschrieben. Aber es schien, als wäre der mitfühlende 
Herr aufgestanden, um seinem leidenden Diener näher zu kommen, 
um ihn zu stärken und auch aufzunehmen, wenn der Kampf been-
det ist.

144	 Matthäus 26,64.



259

Der Platz, den der Herr einnahm, war »zur Rechten Gottes«. Ste-
phanus sah deutlich den unaussprechlichen Glanz der ewigen Herr-
lichkeit, den kein menschliches Auge sehen kann; und in dieser 
Herrlichkeit sah er den Sohn des Menschen an dem Platz der Liebe, 
der Macht und Ehre, verehrt und angebetet.

Wenn es mit uns zum Sterben geht, liebe Freunde, so dürfen wir 
vielleicht nicht erwarten, mit unseren Augen zu sehen, was Stepha-
nus sah. Aber der Glaube hat eine große vergegenwärtigende Kraft. 
Die Tatsache, dass der Herr Jesus auf dem Thron sitzt, ist immer 
dieselbe; und solange wir überzeugt sind, dass er zur Rechten Gottes 
ist, macht es wenig aus, ob wir ihn mit unseren natürlichen Augen 
sehen. Denn der Glaube ist »eine Verwirklichung dessen, was man 
hofft, eine Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht«145.

Brüder, falls euer Glaube stark ist, wenn es zum Sterben geht, so 
werdet ihr den Herrn Jesus zur Rechten Gottes sehen, und das wird 
alle Todesfurcht von euch wegnehmen. Ihr werdet spüren: Wenn 
der Mensch Jesus Christus dort ist, so werde ich, der ich durch ihn 
dort vertreten bin, auch dort sein. Ich werde von den Toten auferste-
hen, seine ewige Kraft und Gottheit wird mich dahin erheben, wo 
er ist, denn er hat mir versprochen: »Vater, ich will, dass die, die du 
mir gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin.«146

Ich will es wagen, weiterzugehen. Ich bin durch eigene Beob-
achtung überzeugt, dass nicht wenigen, sondern vielen sterbenden 
Heiligen viel mehr gegeben wird als die Vergegenwärtigung des 
Glaubens. Viel häufiger, als wir annehmen, wird den Heiligen in 
der Stunde ihres Abscheidens der übernatürliche Schein göttlichen 
Glanzes verliehen. Ich habe Menschen, die verhältnismäßig ungebil-
det und einfach waren, von dem, was sie in ihren letzten Stunden 
sahen, in solcher Weise sprechen hören, dass ich gewiss bin: Sie nah-
men die Ausdrücke nicht aus Büchern, sondern sie mussten gesehen 
haben, was sie beschrieben. Es war eine Frische in ihren Schilderun-

145	 Hebräer 11,1.
146	 Johannes 17,24.



260

gen, die mich überzeugte, dass sie das sahen, wovon sie mir versi-
cherten, dass sie es schauten. Die Freude, die daraus entstand, die 
Ergebung in den göttlichen Willen, die Geduld, mit der sie ihre Lei-
den trugen, waren ein echter Beweis dafür: Sie standen nicht unter 
dem Einfluss einer Einbildung, sondern waren wirklich imstande, 
hinter den Vorhang zu sehen. Der Leib wird in seiner Schwachheit, 
wenn ich so sagen darf, ein verdünntes Medium, die Nebel werden 
weggeweht, der verdunkelnde Vorhang wird dünner, die himmli-
sche Herrlichkeit tritt deutlich hervor. Wie wenig wird ein Mensch 
dann den Tod fürchten oder sich um Schmerzen kümmern, wenn er 
Christus vor Augen hat!

Stephanus rief den Herrn Jesus an: »Herr Jesus, nimm meinen Geist 
auf!«

Sterbende Christen sind durch Fragen über die Gottheit Christi 
nicht beunruhigt. Liebe Freunde, im Tode bedürfen wir eines all-
mächtigen und göttlichen Heilands. Wir wünschen, dass der Herr, 
»Gott, gepriesen in Ewigkeit«147, in diesem ernsten Augenblick zu 
unserer Rettung da ist. Deshalb rief Stephanus den Herrn Jesus an 
und betete ihn an. Er erwähnte keinen anderen Fürsprecher.

O du Märtyrer Gottes, warum riefst du nicht: »Ave Maria! Hei-
lige Jungfrau, komm mir zu Hilfe«? Warum betetest du nicht zu 
Sankt Michael und allen Engeln? Nein, die Gräuel der Heiligen- 
und Engelanbetung waren in seinen Tagen noch nicht erfunden, 
und wären sie vorhanden gewesen, so würde er sie verachtet haben. 
»Denn Gott ist einer, und einer ist Mittler zwischen Gott und Men-
schen, der Mensch Christus Jesus.«148

Wir lesen auch nicht, dass er ein Wort von seinen guten Werken 
sagte, von seinen Almosen, Predigten und Wundern. Nein, er rief 
den Herrn Jesus an und verließ sich ganz auf ihn.

147	 Römer 9,5.
148	 1. Timotheus 2,5.



261

Ach, Brüder, es ist gut, im alleinigen Vertrauen auf Jesus zu leben 
und zu sterben. Wenn ihr euch heute Abend niederlegt und ruhig 
an euer Abscheiden denkt und euch fragt, ob ihr zum Sterben bereit 
seid, so werdet ihr nicht ruhig sein, bis euer Herz am Fuß des Kreu-
zes steht, auf das teure Blut des Heilandes sieht und demütig glaubt, 
dass er Frieden mit Gott gemacht hat.

Was tat Stephanus danach? Er vertraute dem Herrn Jesus und setzte 
seine Zuversicht allein auf ihn. Wir lesen, dass er sagt: »Herr Jesus, 
nimm meinen Geist auf!« Er spürte, dass sein Geist im Begriff 
war, den Körper zu verlassen, um in die ewige Welt abzuscheiden. 
Vielleicht kam ein Schauer natürlicher Ehrfurcht vor dem großen 
Geheimnis über ihn, so wie er über uns kommt, wenn wir daran 
denken, dass wir entkleidet werden und das vertraute Gewand unse-
res Körpers ablegen sollen. Aber er befahl seinen Geist in die Hände 
Jesu, und alle Furcht und Sorge waren vorüber. Er war jetzt ganz 
damit fertig. Er betete nicht mehr für sich selbst, sondern für seine 
Feinde. Und dann schloss er die Augen und entschlief. Dies ist die 
einfache und erhabene Kunst des Sterbens. Noch einmal nehmen 
wir unsere Seele und legen sie in die treue, durchbohrte Hand des-
sen, der sie bewahren kann, und dann wissen wir, dass alles gesichert 
ist. Wenn wir den Herrn Jesus gesehen, angerufen und auf ihn ver-
traut haben, so ist es leicht zu sterben.

Beachtet auch, dass der Tod des Stephanus ein Abbild des Todes Jesu 
war. Lasst uns beten, dass unser Tod ebenso sein möge. Er war es 
sogar in kleinen Umständen: Jesus starb draußen vor dem Tor, und 
Stephanus starb auch dort. Jesus starb betend, Stephanus auch. Jesus 
starb, indem er sagte: »Vater, in deine Hände übergebe ich mei-
nen Geist!«149 Stephanus nahte Gott durch den Mittler und sprach: 
»Herr Jesus, nimm meinen Geist auf!« Christus starb, für seine Mör-

149	 Lukas 23,46.



262

der betend; Stephanus tat es auch: »Herr, rechne ihnen diese Sünde 
nicht zu!«

Nun, wenn unser Tod ein Abbild des Todes Jesu sein soll, warum 
sollten wir uns fürchten? Es ist unser Wunsch, ihm gleichgestaltet zu 
werden. Es ist unsere Freude, sogar mit ihm zu leiden, und es wird 
sicherlich freudevoll sein, mit ihm zu sterben.

So seht ihr, liebe Brüder, dass der Tod des Stephanus Christus 
verherrlicht und widerspiegelt. Niemand konnte infrage stellen, 
wessen Bild und Überschrift er trug. Wenn unser Leben auch so 
ist, so wird unser Tod die gleiche Prägung tragen. Lasst euer Leben 
ein Leben mit Jesus sein, ein Beten zu ihm, ein Vertrauen auf ihn, 
ein Nachahmen seines Lebens – dann werdet ihr auch bei eurem 
Abscheiden ihm ähnlich sein. Wie ihr bei ihm in den Anfechtungen 
des Lebens ausgeharrt habt, so wird der Herr in den Augenblicken 
des Todes mit euch sein.

Was wir uns wünschen

Aus dem Abscheiden des Stephanus entnehmen wir etwas über die 
Art des Todes, die wir uns wünschen dürfen.

Zuerst ist es wünschenswert, dass unser Leben und unser Tod aus 
einem Guss sind. Stephanus war voll Glaubens und Heiligen Geis-
tes im Leben, so war er voll des Heiligen Geistes im Tode. Stephanus 
war kühn, tapfer, ruhig und gelassen im Leben, so ist er es ebenso 
unter dem Hagel der Steine.

Es ist sehr traurig, wenn der Bericht über den Tod eines Men-
schen nicht zu seinem Leben passt. Ich fürchte, viele Beerdigungs-
ansprachen haben durch ihre Schmeicheleien großen Schaden ange-
richtet, denn die Leute haben sehr richtig gesagt: »Das ist höchst 
sonderbar: Ich wusste nie, dass der Verstorbene ein Heiliger war, bis 
ich diesen Bericht von seinem Ende hörte.«

Es ist schlimm, mit einem Ruck zu sterben, sozusagen auf eine 



263

andere Schiene geschoben zu werden. Es ist besser, von einem Grad 
der Gnade zu einem anderen und so zur Herrlichkeit hinüberzuglei-
ten. Wir sollten täglich sterben, jeden Morgen sterben, ehe wir zum 
Frühstück gehen. Wir sollten uns das alles vor Augen halten, sodass 
es uns nichts Neues sein wird, wenn wir zum Sterben kommen. 
Der Tod mag der Saum des Lebens sein, aber er sollte aus dem-
selben Stück gemacht sein wie das ganze Tuch. Ein Leben aus Ton 
kann nicht mit einem Tod aus Gold verbunden werden. Wir kön-
nen nicht hoffen, mit der Welt zu Mittag und mit Gott zu Abend 
zu essen. Wir sollten jedoch jeden Tag im Hause des Herrn wohnen.

Weiter ist es höchst wünschenswert, dass der Tod die Vollendung 
unserer ganzen Laufbahn sei, der Schlussstein des Lebensgebäu-
des. Wenn der Mensch entschläft, sollte nichts mehr nötig sein, um 
seine Arbeiten vollständig zu machen.

Liebe Brüder, ist es so mit euch? Angenommen, du würdest 
heute dort auf deinem Stuhl sterben, würde dein Leben vollendet 
sein oder wäre es einer in der Mitte abgebrochenen Säule gleich? Es 
gibt einige, die selbst in ihrem Geschäftsleben viele nötige Dinge 
unterlassen haben. Sie haben zum Beispiel ihr Testament noch nicht 
gemacht und werden bei ihren Kindern viel Kummer durch ihre 
Nachlässigkeit verursachen. Manche Christen halten ihre weltlichen 
Angelegenheiten nicht in Ordnung, sondern sind lax, unordentlich 
und nachlässig. Wenn es dann mit ihnen zum Sterben kommt, sind 
viele Fragen da, die das Sterben schwer machen.

Whitefield150 pflegte zu sagen, wenn er abends zu Bett ging: »Ich 
habe nicht einmal ein Paar Handschuhe am unrechten Platz gelas-
sen; wenn ich diese Nacht sterbe, so sind alle meine Sachen für Zeit 
und Ewigkeit geordnet.«

Das ist die beste Lebensweise, dass der Tod, möge er kommen, 
wann er will – um Mitternacht, am Morgen oder um Mittag –, ein 

150	 George Whitefield (1714 – 1770), engl. Erweckungsprediger, Mitbegründer des Methodismus.



264

wünschenswertes Ende zu einem Buche sein wird, von dem wir die 
letzte Zeile schon geschrieben haben. Wir haben unseren Lauf been-
det und unserer Generation gedient, und unser Entschlafen ist der 
passende Schluss des Lebens.

Möge unser Tod nicht von Unruhe und großer Hast begleitet 
sein; das würde uns hindern, bereit zu sein. Wenn gewisse Leute 
mit einem Zug verreisen wollen und es schon einen Monat vor-
her wissen, so sind sie doch eine Stunde, ehe sie abreisen, in heller 
Aufregung. Obwohl sie genau die Abfahrtszeit kennen, können sie 
nicht ein paar Minuten vorher am Bahnhof sein, sondern springen 
in größter Hast im letzten Augenblick in den Wagen und kommen 
nur soeben mit.

Einige sterben auch so. Es ist, als ob sie so viel zu tun hätten und 
in solcher Hast wären und außerdem so wenig Gnade hätten, dass 
sie nur errettet werden könnten »wie durchs Feuer«151.

Wenn weltliche Christen sterben, so ist sehr viel zu packen und 
für das Abscheiden fertig zu machen. Aber ein wahrer Christ steht 
umgürtet da; er weiß: Er hat zu reisen. Er weiß nicht genau, wann, 
aber er steht mit dem Stab in der Hand. Er weiß, der Bräutigam 
kommt bald, und deshalb hält er die Lampe wohl geschmückt. Das 
ist die rechte Art zu leben und zu sterben.

Möge uns der Heilige Geist helfen, dass wir bereit sind. Wenn 
uns der Todesengel nicht unvermutet überrascht, dann wird das 
Heimgehen nichts Ungewöhnliches sein, sondern eine einfache 
Sache.

Bengel152, der bekannte Ausleger, wünschte nicht, in einer geist-
lichen Parade zu sterben oder in einer sensationellen Szene, sondern 
wie einer wegzugehen, der mitten aus dem Geschäft vor die Haus-
tür gerufen wird. Sein Gebet wurde erhört. Er sah fast bis zu dem 

151	 Vgl. 1. Korinther 3,15.
152	 Johann Albrecht Bengel (1687 – 1752), schwäbischer Pfarrer und einer der Hauptvertreter des deutschen 

Pietismus.



265

Augenblick, wo er den Todesstreich fühlte, die Korrekturbogen sei-
ner Werke durch. Ist das nicht gut?

Ebenso wünschenswert war das Ende des ehrwürdigen Beda153. 
Er starb, als er die Übersetzung des Johannesevangeliums vollendet 
hatte. »Schreibe rasch«, sagte er, »denn es ist Zeit für mich, zu ihm 
zurückzukehren, der mich geschaffen hat.«

»Lieber Meister«, sagte der Schüler, »ein Satz fehlt noch.«
»Schreibe rasch«, sagte der ehrwürdige Mann.
Der junge Mensch fügte bald hinzu: »Es ist beendet!« Und Beda 

antwortete: »Du hast recht gesagt, alles ist jetzt beendet.« Und er 
entschlief.

So möchte ich auch sterben. So wird jeder Christ es wünschen. 
Wir möchten den Ort ändern, aber nicht den Dienst. Nachdem wir 
unserem Herrn hier unten gedient haben, werden wir höher hinauf-
gerufen; und wir gehen.

Es muss eine schreckliche Sache sein, wenn einer, der sich Christ 
nennt, voll Reue über sein vernachlässigtes Werk und über ver-
säumte Gelegenheiten stirbt. Es ist traurig, wenn man sagen müsste: 
»Ich muss meine Sonntagschulklasse verlassen, bevor ich die Kinder 
ernstlich gewarnt habe, dem zukünftigen Zorn zu entfliehen.« Es 
würde elend für euch sein, eines Tages heimzugehen und zu sagen: 
»Ich habe meine letzte Predigt gehalten, aber sie war nicht ernst und 
nicht geeignet, Gott zu verherrlichen oder meinen Mitmenschen zu 
nützen.« Kann man am Ende eines vergeudeten Lebens glücklich 
sein? Wird es nicht traurig sein, mit unvollendetem Werk und nicht 
ausgeführten Vorsätzen weggerufen zu werden? O meine Brüder, 
lebt nicht so, dass ihr euch den Tod schwer macht!

Es muss auch traurig sein, gegen unseren Willen, wie eine unreife 
Frucht, abgerufen zu werden. Der unreife Apfel hängt fest an seinem 
Platz, und so hängen viele fest an ihren Reichtümern und kleben an 
den weltlichen Dingen, dass es eines starken Ziehens bedarf, sie von 

153	 Beda Venerabilis (672/673 – 735), dt. »Beda der Ehrwürdige«, engl. Geistlicher und Geschichtsschreiber.



266

der Welt loszutrennen. Die reife Frucht hängt nur lose, und wenn 
eine sanfte Hand kommt, um sie abzunehmen, dann gibt sie leicht 
nach, als wäre sie willig, gepflückt zu werden.

Gott verhüte, dass ihr so fest an den irdischen Dingen klebt, dass 
der Tod etwas Gewaltsames und das Abscheiden ein Schrecken für 
euch sein wird.

Brüder, wir wollen auch nicht wünschen, so zu sterben, dass es 
fraglich ist, an welchen Ort wir gehen; und doch werdet ihr so ster-
ben, wenn ihr entsprechend lebt. Wenn ihr keine Heilsgewissheit 
habt, dann erwartet nicht, dass sie euch auf dem Sterbebett kom-
men wird. Nun, mein lieber Freund, wenn der Schmerz zunimmt, 
so ist es wahrscheinlich, dass du an Niedergeschlagenheit leiden 
wirst; und deshalb brauchst du am Anfang starken Glauben zu dei-
nem eigenen Trost. Möchtest du, dass deine Freunde aus deinem 
Sterbezimmer weggehen und sagen: »Wir hoffen, er ist errettet, aber 
wir haben seinetwegen Zweifel«?

Whitefield sagte, als jemand bemerkte: »Ich möchte gern Ihr 
Zeugnis im Sterben hören!«: »Nein, ich werde aller Wahrscheinlich-
keit nach kein Zeugnis im Sterben ablegen.«

»Warum nicht?«, fragte der andere.
»Weil ich jeden Tag, den ich lebe, Zeugnis ablege, und so wird es 

wohl nicht nötig sein, wenn ich sterbe.« Dieser Mann Gottes pre-
digte bis zum letzten Nachmittag und legte sich dann in sein Bett 
und starb. Niemand hatte nötig zu fragen: »Was sprach er, als er im 
Sterben lag?« Ach nein, sie wussten, was er sprach, als er noch leben-
dig war, und das war weitaus besser. Lasst euer Zeugnis im Leben 
so sein, dass es keine Frage darüber geben kann, wem ihr gelebt 
und gedient habt, ob ihr in euren letzten Augenblicken sprecht oder 
nicht.

Zum Schluss möchte ich sagen: Wir wünschen so zu sterben, dass 
auch unser Tod nützlich ist. Ich bin überzeugt, dass der Tod des Ste-
phanus sehr viel mit der Bekehrung des Paulus zu tun hatte. Habt 



267

ihr den offensichtlichen Einfluss des Stephanus auf Paulus beachtet? 
Augustinus154 sagt: »Wenn Stephanus nicht gebetet hätte, so hätte 
Paulus nicht gepredigt.«

Ich sage nicht, dass der Tod des Stephanus den Paulus bekehrte, 
weit davon entfernt; diese Veränderung wurde durch ein göttliches 
Eingreifen bewirkt, als Paulus auf dem Weg nach Damaskus war. 
Aber was er in dem Märtyrium des Stephanus sah, hatte den Boden 
vorbereitet, den guten Samen aufzunehmen.

Paulus scheint mir im späteren Leben stets seinen Text aus der 
Predigt des Stephanus zu nehmen. Lest zu Hause diese Predigt 
durch und seht, ob es nicht so ist. Stephanus sprach von dem Bund 
der Beschneidung; das war auch ein Lieblingsthema des Paulus. Als 
er in Athen auf dem Hügel des Mars stand und zu den Männern auf 
dem Areopag redete, sagte er zu ihnen: »Der Gott, der die Welt und 
alles darin gemacht hat, dieser, der der Herr des Himmels und der 
Erde ist, wohnt nicht in Tempeln, die mit Händen gemacht sind.«155 
Er sagte dieselben Worte, die Stephanus angeführt hatte. Der ster-
bende Stephanus ist der Same, aus dem Paulus aufsprießt.

Was für ein Vorrecht, so zu sterben, dass sich ein Phönix aus 
unserer Asche156 erhebt. Wenn wir selbst nützlich gewirkt haben, so 
mögen wir im Sterben größere Arbeiter hervorrufen, als wir selbst 
es waren. Unser erlöschender Lebensfunke mag das göttliche Licht 
in einem Leuchtturm anzünden, der weit über die Meere hinaus die 
Strahlen des Evangeliums verbreitet. Gott gebe, dass wir im Leben 
und im Sterben gut dienen mögen!

Es war sicher ein guter Gedanke, als ein ernster Prediger darum 
bat, dass man seinen Sarg nach seinem Tode an einen Ort stellen 
möge, wo ihn seine ganze Gemeinde sehen könnte. Auf seine Brust 

154	 Augustinus von Hippo (354 – 430), einflussreicher Theologe und Philosoph der Spätantike. Er ver
öffentlichte zahlreiche theologische Schriften und beeinflusste die Lehre fast aller westlichen Kirchen.

155	 Apostelgeschichte 17,24.
156	 Der Phönix stellt in der antiken Mythologie einen Vogel dar, der am Ende seines Lebenszyklus’ 

verbrennt oder stirbt, um danach aus seiner eigenen Asche wiederzuerstehen. Die sich daraus 
ergebende Redewendung »wie ein Phönix aus der Asche« steht für etwas, das verloren geglaubt war, 
aber wieder in neuem Glanz erstrahlt.



268

sollte man ein Blatt Papier legen, worauf die Ermahnung stünde: 
»Gedenket an die Worte, die ich euch gesagt habe, als ich noch bei 
euch war.« Ja, wir wollen fortfahren, von Jesus zu erzählen und, 
wenn Gott uns hilft, im Leben und im Sterben Seelen zu gewinnen.

Geliebte Gläubige, liebt die verlorenen Menschen und bittet 
Gott, sie zu erretten. Ihr, die ihr noch nicht errettet seid: Ich flehe 
euch an, daran zu denken, wie es um euch stehen mag, wenn es mit 
euch zum Sterben kommt. Wenn ihr trotz eures verhärteten Gewis-
sens in Frieden sterben solltet, so denkt daran, was ihr vor dem 
Gericht tun wollt, wenn dieses Gewissen lebendig wird. Was werdet 
ihr tun, wenn die Lippen des Erlösers sagen werden: »Geht von mir, 
Verfluchte, in das ewige Feuer«157?

157	 Matthäus 25,41.



269

Eine geschäftsmäßige 
Berechnung

»Aber was irgend mir Gewinn war, das habe ich um Christi  
willen für Verlust geachtet; ja wahrlich, ich achte auch alles  

für Verlust wegen der Vortrefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu,  
meines Herrn, um dessentwillen ich alles eingebüßt habe und  

es für Dreck achte, damit ich Christus gewinne und in ihm gefunden 
werde, indem ich nicht meine Gerechtigkeit habe, die aus  

dem Gesetz ist, sondern die, die durch den Glauben an Christus ist –  
die Gerechtigkeit aus Gott durch den Glauben«  

(Philipper 3,7-9).

Unseres Heilands Rat an alle, die seine Jünger zu werden wünschten, 
war: »Überschlagt die Kosten!« Er wünschte niemand zu verlocken, 
sich in sein Heer anwerben zu lassen, ohne dass er über die Erfor-
dernisse in seinem Dienst aufgeklärt war. Immer wieder prüfte er 
die, die sich als seine Anhänger bekannten, und oft ermahnte er die 
Menschen, sich zu prüfen, damit sie nicht in eine Jüngerschaft ein-
träten, die sie nachher nicht aufrechterhalten könnten. Wir werden 
aufgefordert, das Evangelium mit unserem Verstand zu beurteilen.

Es ist wahr, dass viele in ernsten Versammlungen zu Jesus Chris-
tus gebracht werden, wo ihnen mit herzlichen Worten zugeredet 
wird. Dennoch sollte sich ein Mann hinsetzen und in möglichst 
kühler Art eine Rechnung aufstellen. Wenn er unter der Leitung des 



270

Heiligen Geistes die Wahrheit berechnet, wird er zu dem Schluss 
kommen, dass die Sache des Herrn Jesu die würdigste und beste 
in der Welt ist. Glaubt nur nicht, dass der Glaube in einem wil-
den Fanatismus besteht, der niemals überlegt, berechnet, urteilt, 
schätzt oder abwägt; denn diese Auffassung wäre das Gegenteil von 
der Wahrheit.

Wärme, Inbrunst, Enthusiasmus sind wünschenswert, und wir 
können gar nicht zu viel davon haben; aber zu gleicher Zeit kön-
nen wir unsere Anhänglichkeit an Jesus Christus durch die ruhigste 
Logik, durch die ernstesten Erwägungen rechtfertigen. Wir machen 
eine lange und wohlüberlegte Aufstellung, ziehen zeitliche und 
ewige Dinge in Betracht und fordern doch alle möglichen Gegner 
heraus, wenn wir erklären, dass es die weiseste und beste Sache in 
der Welt ist, ein Jünger Jesu Christi zu sein.

In unserem Text erwähnt der Apostel das Wort »achten«158 meh-
rere Male. Er war in geistlicher Mathematik geübt und in seinem 
Rechnen sehr sorgfältig. Er stellte seine Berechnungen sehr vorsich-
tig auf und beobachtete mit wachsamem Auge seinen Verlust und 
seinen Gewinn. In seiner Berechnung übersieht er nicht die Ver-
luste, die vielleicht oder wirklich erlitten werden, und er vergisst auf 
der anderen Seite auch nicht den Gewinn, für den er Verlust für 
wert achtet.

Paulus erscheint hier in kaufmännischer Stimmung, addierend 
und subtrahierend, rechnend und vergleichend, in großer Ruhe 
und Entschiedenheit. Ich empfehle diesen Text Geschäftsleuten; ich 
lade sie ein, des Apostels Beispiel zu folgen, nach bestem Vermögen 
ewige Dinge zu beurteilen, sich hinzusetzen, die Feder zu nehmen 
und zu zählen, wie man’s tut, und dann Schätzungen und Berech-
nungen über sich selbst und Jesus Christus, die eigenen Werke und 
die Gerechtigkeit des Glaubens anzustellen.

Das Thema soll heute sein: zuerst des Apostels Berechnungen und 

158	 In vielen englischen Bibelübersetzungen steht an dieser Stelle das Verb »count« (dt. »rechnen«) – daher 
der Bezug zur Mathematik in dieser Predigt.



271

zweitens unsere eigenen Berechnungen. Im zweiten Teil wollen wir 
uns die Frage vorlegen, ob wir die Dinge nach der apostolischen 
Weise einschätzen.

Die Rechnung des Apostels

Wenn wir den Text ansehen, stellen wir fest, dass Paulus drei ver-
schiedene Rechnungen aufmachte; sie liefen alle ziemlich auf eins 
hinaus – mit dem Unterschied, dass jede folgende nachdrücklicher 
in ihrem Resultat war. Das Resultat war dasselbe, aber es wurde 
immer stärker unterstrichen.

Zuerst haben wir seine Berechnung beim Beginn des christlichen 
Lebens. Als er gläubig wurde, sagt er von sich selbst: »Was irgend 
mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen für Verlust geach-
tet.« Das heißt: In der ersten und frühesten Periode, als aus Saulus, 
dem Rabbi, dem strengen Pharisäer, Paulus, der Bekehrte und ein 
Prediger des Glaubens, wurde, den er einst zerstörte – da zerrannen 
diese Dinge, die ihm als glänzender Gewinn erschienen waren, zu 
einem großen Verlust. Zu der Zeit, sagt er, machte er eine Berech-
nung und bildete sich eine wohlüberlegte Meinung, dass das, was 
ihm am vorteilhaftesten erschien, wirklich, soweit es Jesus Chris-
tus betraf, ein wahrer Nachteil und ein Hindernis für ihn war; die 
Gewinne waren in Wirklichkeit Verlust.

Nun werdet ihr wahrnehmen, dass er in dieser Berechnung bei 
den einzelnen Punkten verweilte und jeden mit großer Bestimmtheit 
anmerkte. Die Liste der Dinge, deren er sich nach dem Fleisch rüh-
men könnte, liest sich wie ein Katalog: »Beschnitten am achten Tag, 
vom Geschlecht Israel, vom Stamm Benjamin, Hebräer von Hebrä-
ern; was das Gesetz betrifft, ein Pharisäer; was den Eifer betrifft, ein 
Verfolger der Versammlung; was die Gerechtigkeit betrifft, die im 
Gesetz ist, für untadelig befunden.«



272

Dies sind die Dinge, die ihm Gewinn bedeuteten. Die Liste ist 
sehr umfassend, beginnt mit seiner Geburt und Beschneidung und 
geht weiter bis zum Tag seiner Bekehrung. Er verweilt mit hohem 
Interesse bei seinen jüdischen Vorzügen; sie waren ihm wie köstli-
che Perlen. Während er sie aber freiwillig aufgibt, gedenkt er doch 
daran, dass sie ihm einst sehr teuer waren; sie waren sein ganzer 
Stolz, sein Adelsbrief und sein täglicher Ruhm. Er fühlte sich in die-
ser Hinsicht den meisten Menschen weit überlegen, ja selbst den 
meisten Angehörigen seines eigenen Volkes, denn er sagt: »Wenn 
irgendein anderer meint, auf Fleisch zu vertrauen – ich noch mehr.« 

»Beschnitten am achten Tag«  –  die Zeremonie, die ihn äußer-
lich in den Bund Gottes mit Abraham als Glied einfügte, war genau 
nach dem Gesetz vollzogen worden. Er war nicht, wie etwa die Pro-
selyten159, spät im Leben beschnitten worden oder wegen schlechter 
Gesundheit, wegen einer Reise oder der Nachlässigkeit der Eltern zu 
irgendeiner außergewöhnlichen Zeit, sondern er war genau zu dem 
Zeitpunkt als Kind in die Gemeinde Israels aufgenommen worden, 
den das mosaische Gesetz forderte.

Dann war er einer »vom Geschlecht Israel« – nicht einer, der zum 
israelitischen Glauben bekehrt war, noch ein Nachkomme der Gibe-
oniter160 oder proselytischer Eltern, sondern er war aus dem echten 
Volk Israel, stammte aus einem bekannten Geschlecht, das bis zu 
jenem Israel, der mit Gott kämpfte und obsiegte, nachgewiesen wer-
den konnte. Er war stolz auf seine Abstammung, und das mit Recht, 
denn jeder Jude ist aus edlem Stamm.

Paulus rühmte sich auch, dass er »vom Stamm Benjamin« sei: 
dem Stamm, in dessen Bezirk der Tempel stand, dem Stamm, der 
von der geliebten Frau des Jakob, der Rahel, abstammte, und nicht 
von einer der Mägde. Aus dem Stamm Benjamin wurde der erste 

159	 Proselyt (dt. »Hinzugekommener«): Neubekehrter; ursprünglich ein zum Judentum übergetretener 
Heide.

160	 Während der Zeit der Eroberung Kanaans durch Israel bewirkten Einwohner der Stadt Gibeon mittels 
einer List – um selbst den Angriffen Israels zu entgehen –, dass Josua und das Volk Israel einen Bund 
mit ihnen schlossen (Josua 9). Fortan wohnten sie unter den Israeliten.



273

König in Israel erwählt, und dieser König führte denselben Namen, 
unter dem Paulus bei seinen jüdischen Brüdern bekannt war. Paulus 
stammte deshalb aus einem der auserwähltesten Geschlechter, die 
der Herr selbst aus Ägypten herausgeführt hatte.

Er fügt danach hinzu, dass er ein »Hebräer von Hebräern« sei; 
er war ein Ausgesuchter und Auserwählter aus dem erwählten Volk. 
Wenn es irgendwie ein Vorteil war, aus dem Stamm Abrahams zu 
sein, so hatte er diesen Vorteil im höchstmöglichen Grade. Zu den 
Vorzügen des Geburtsrechts kam noch hinzu, dass er Mitglied einer 
besonders frommen Sekte geworden war: »was das Gesetz betrifft, 
ein Pharisäer«. Er gehörte der Sekte an, die den kleinsten Einzel-
heiten im Gesetz Wert beilegte und die sogar ihren Mais, Dill und 
Kümmel verzehntete.

Was konnte Paulus noch mehr sein? Er war einer der genauesten 
unter den Genauen, einer von denen, die in die innersten Geheim-
nisse des Glaubens eingeweiht waren. Auch im Blick auf seinen 
Charakter fühlte Paulus, dass er natürliche Gaben hatte, die Gewinn 
waren, denn er war voll Eifer. Alle, die dem Gesetz Moses durch die 
Verkündigung des Evangeliums zu widersprechen schienen, sah er 
als seine Feinde an, die er mit aller Kraft auszurotten hatte: »was den 
Eifer betrifft, ein Verfolger der Versammlung«. Das hatte er in ehr-
licher Absicht getan; es war das Ergebnis seiner Selbstgerechtigkeit.

Paulus schließt dann damit, dass er feststellt, dass er selbst in 
jeder Einzelheit des Gesetzes, jedem kleinen Punkt des Rituals und 
jeder besonderen Zeremonie ganz unsträflich gewesen ist. So etwas 
auszusprechen, war nichts Geringes, aber er sprach die Wahrheit.

Alle diese Dinge zusammen rechnete Paulus für Gewinn. Aber 
was stand auf der anderen Seite? Er sagt: »Was irgend mir Gewinn 
war, das habe ich um Christi willen für Verlust geachtet.« Was? 
Nichts auf der anderen Seite als ein Punkt! Nur ein einziger? Auf 
der anderen Seite waren doch so viele Vorrechte. Es war nur ein 
Name, eine Person in dieser Waagschale, während in der anderen so 
viele Vorteile waren! Man könnte denken, dass die Berechnung bald 



274

zugunsten der israelitischen Abstammung und all der anderen Plus-
punkte des Saulus entschieden sein wird – aber nein, das eine über-
wog alles andere.

Paulus sagt nicht, dass er dieses alles um des Christentums oder 
der Kirche oder des orthodoxen Glaubens willen für Verlust ach-
tete. Es würde auch darin eine gewisse Wahrheit gelegen haben, 
aber der Mittelpunkt der Wahrheit liegt hier: Er achtete diese Dinge 
um Christi willen für Verlust, das heißt um des Herrn Jesu Christi 
selbst willen. Er dachte an den Gottessohn, der zu Bethlehem gebo-
ren wurde, den Freund, den Erlöser seines Volkes, Jesus Christus, 
den lebendigen, liebenden, blutenden, sterbenden, begrabenen, auf-
erstandenen und gen Himmel gefahrenen, verklärten Christus. Die-
ser Jesus war der Herrliche, den er auf die andere Seite stellte, als er 
die Bilanz zog.

Und nun seht das Resultat. Er sagt: »Was irgend mir Gewinn 
war, das habe ich für Verlust geachtet.« Ein sonderbares Resultat! 
Als er das eine unter das andere gesetzt und voneinander abgezo-
gen hatte, stellte er nicht nur fest, dass alle seine irdischen Vorteile 
weniger als Christus waren, sondern dass alle diese Gewinne wirk-
lich in einen Verlust verwandelt waren. Sie waren nicht ein Plus 
auf jener Seite, das mit dem Plus auf dieser Seite verglichen werden 
konnte, sondern sie waren ihm ein Minus, ein wirkliches Defizit. 
Ihm kam zum Bewusstsein, dass seine irdischen Vorteile Nachteile 
waren, wenn er sie im Blick auf Christus betrachtete. Was er dage-
gen für Gewinn geachtet hatte, wirkte mehr gegen als für ihn, sobald 
er anfing, Christus zu erkennen.

Meine Brüder, Paulus meinte nicht, dass es an sich ein Verlust 
wäre, ein »Hebräer von Hebräern« oder ein Angehöriger des Volkes 
Israel zu sein, denn es war ein natürlicher Vorteil in dieser Zugehö-
rigkeit zum Volk Gottes. »Was ist nun der Vorteil des Juden?«, sagt 
er an einer anderen Stelle und antwortet: »Viel, in jeder Hinsicht!«161 

161	 Römer 3,1.2.



275

Aber er meint, dass diese Dinge, die von Natur ein Vorteil waren, im 
Blick auf Jesus Christus für ihn zum Nachteil wurden, weil sie ihn 
vom Vertrauen auf Christus abgehalten hatten und immer noch ver-
suchten, ihn vom einfachen Glauben an Christus abzubringen.

»Ach«, scheint Paulus zu sich zu sprechen, »weil ich mich rühmte, 
aus dem Volk Israel zu sein, verwarf ich den Christus Gottes. Weil 
ich damit prahlte, dass ich nach dem Gesetz unsträflich sei, weigerte 
ich mich, die herrliche Gerechtigkeit Jesu Christi durch den Glau-
ben anzunehmen. Diese Vorteile lagen wie Schuppen über meinen 
Augen und hielten mich davon ab, die Schönheit meines Herrn 
zu sehen. Diese Vorrechte waren Steine des Anstoßes auf meinem 
Wege, die mich hinderten, als ein armer, demütiger und bedürfti-
ger Sünder zu Jesus Christus zu kommen und sein Versöhnungsop-
fer anzunehmen.«

Meine Brüder, es ist sicher etwas Großes, ein tugendhaftes Leben 
geführt zu haben; es ist etwas, wofür wir Gott zu danken haben, 
wenn wir mitten auf dem Weg der Sittlichkeit gehalten worden 
sind. Aber dieser Segen kann durch unsere eigene Torheit ein Fluch 
werden, wenn wir unsere sittliche Trefflichkeit der Gerechtigkeit des 
Herrn Jesu entgegenstellen und glauben, wir brauchten keinen Hei-
land. Wenn unser Charakter unserer eigenen Schätzung nach so gut 
ist, dass wir deshalb das Kleid der Gerechtigkeit Christi verwerfen, 
dann wäre es sicher besser für uns, wenn wir den Charakter eines 
Lumpen hätten. Der offen erkennbare Sünder ist zu faul und zu 
bankrott, um zu behaupten, dass er vor Gott gerecht ist. In die-
sem Zustand wären wir bestimmt willig, mit dem Gewand der gött-
lichen Barmherzigkeit bekleidet zu werden.

Wenn ich heute eine eigene Gerechtigkeit hätte, so würde ich 
sie doch wegwerfen, um die Gerechtigkeit Christi zu ergreifen. 
Hätte ich niemals eine einzige offene Sünde getan, aber in mei-
nem Herzen nur eine einzige geheime Übertretung begangen, so 
würde ich doch meine eigene Gerechtigkeit wie schmutzige Lum-
pen verabscheuen. Ich hätte allen Grund, davor zu zittern, dass 



276

mein stolzer Geist töricht genug sein könnte, sich auf diese eigene 
Gerechtigkeit zu verlassen. Adam fiel durch eine Sünde und verlor 
das Paradies, und gleichzeitig verlor er uns alle. Eine Sünde genügt 
also, die reinste Gerechtigkeit gerinnen und sauer werden zu lassen. 
Weg denn mit dem bloßen Schatten der eigenen und gesetzlichen 
Gerechtigkeit.

Aber nun lasst uns weitergehen und feststellen, dass uns Pau-
lus eine zweite Berechnung vorlegt. Er schreibt: »Ja wahrlich, ich 
achte« – nicht: »ich habe geachtet«, wie er vorhin gesagt hat, son-
dern: »Ja wahrlich, ich achte auch alles für Verlust wegen der Vor-
trefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn.«

Wir möchten immer gern wissen, was ein Mensch von einer 
Sache sagt, nachdem er sie versucht hat. Es ist auch gut, mit Eifer 
zu beginnen, aber wie sieht das Ende aus? Nach zwanzig Jahren oder 
mehr hatte Paulus Gelegenheit, seine Bilanz wiederum zu betrach-
ten und nachzuprüfen, ob seine Berechnung richtig war oder nicht. 
Was war der Erfolg seiner letzten Untersuchung? Wie stand die 
Sache bei seiner Schlussrechnung? Er ruft mit besonderem Nach-
druck aus: »Ja wahrlich, ich achte auch alles für Verlust wegen der 
Vortrefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn.«

Wir merken, dass er nicht die Dinge vergessen hat, die Gewinne 
waren, denn wie wir schon gesehen haben, stellt er für uns eine 
detaillierte Liste auf. Bei der zweiten Gelegenheit wiederholt er 
den Katalog nicht, denn er legt weniger Gewicht auf jede Einzel-
heit; aber aus Furcht, dass er etwas vergessen hat, fasst er das Ganze 
zusammen, indem er einfach sagt: »alles«. Das ist gleichbedeutend 
mit: »Ja, ohne Zweifel, ich rechne alle Vorteile der Geburt, der Na
tionalität und der Selbstgerechtigkeit für Verlust, die ich einst für 
Gewinn achtete. Wenn ich etwas ausgelassen habe, dessen ich mich 
als Israelit rühmen könnte, so bitte ich euch, es noch in die Liste 
einzutragen, denn ich wollte alles einschließen, wenn ich sagte, dass 
ich alle Dinge um Christi willen als Verlust erachte.«



277

Wir sehen, dass Paulus die ursprüngliche Aufzählung nicht ver-
ändert hat; er hat sie nur vervollständigt. Aber er bleibt bei dersel-
ben Einschätzung der Dinge: Der Gewinn ist immer noch »Ver-
lust«. Wir sollten beachten, dass er jetzt länger und mit größerer 
Freude bei der anderen Seite der Bilanz weilt. Er braucht da nicht 
nur das Wort »Christus«, sondern eine Umschreibung: »wegen der 
Vortrefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn«.

Nun ist Paulus dahin gelangt, dass er Christus, an den er glaubt, 
kennt. Er sprach vorhin von ihm als von einem, um dessentwillen er 
Gewinn für Verlust achtete. Jetzt nimmt er eine so große Vortreff-
lichkeit in Christus wahr, dass er es als überschwänglichen Segen 
ansieht, ihn nur zu kennen.

Unser göttlicher Herr wird umso mehr geliebt, je mehr er 
gekannt wird. Je genauer unsere Einsicht in seinen Charakter ist, 
desto größer ist die Vortrefflichkeit seines Wesens in unseren Augen.

Paulus kannte den Herrn als Christus oder als den Messias, 
gesandt und gesalbt vom Vater. Er verstand immer besser die Fülle, 
die Macht und die ungemeine Wirksamkeit der Salbung unseres 
Herrn, die er »mehr als deine Genossen«162 empfangen hat. Er sah 
ihn als den verheißenen Samen, den Kommenden, das verheißene 
Licht, den verordneten Fürsten und Heiland der Menschenkin-
der. Er sah seine ganze Befähigung zu diesem wunderbaren Amt. Er 
nahm seine Salbung als Prophet, Priester und König wahr. Er freute 
sich, den Geist des Herrn auf ihm ruhen zu sehen. Er freute sich, 
wie sein Geist von ihm auf sein Volk herniederkam, wie das heilige 
Öl vom Haupte Aarons auf die Säume seiner Gewänder herabfloss.

Aber das war nicht alles, denn er nennt ihn weiter »Jesus«. »Du 
sollst seinen Namen Jesus nennen; denn er wird sein Volk erretten 
von ihren Sünden.«163 Paulus kannte Jesus als den gesalbten Hei-
land, als den wahrhaftigen Heiland, der ihn errettet hatte – errettet 
von dem Wahnsinn seiner Lästerung und Verfolgung, errettet von 

162	 Psalm 45,8.
163	 Matthäus 1,21.



278

seiner früheren Schuld. Er hatte ihn zum Werkzeug der Errettung 
für andere gemacht. Paulus ist froh über den Titel »Heiland«, wie 
wir alle es sind. Wie lieblich und melodisch ist der Name Jesus!

Wie schön ist des Apostels nächstes Wort: »meines Herrn« – nicht 
nur »der Herr«, sondern »mein Herr«. Seine Kenntnis war eine 
aneignende Kenntnis. Er kannte ihn als Erlöser, als Retter, als Herrn 
über alles und als Herrn über ihn selbst. Der Wert des Ausspruches 
liegt in dem Wort »mein«.

»Ich weiß nicht, wie es mit euch ist«, so scheint Paulus zu 
sagen  –  für mich ist es eins der schönsten Worte, die sterbliche 
Lippen gebrauchen können: »wegen der Vortrefflichkeit der Er
kenntnis Christi Jesu, meines Herrn«. »Ob er euer Herr ist oder 
nicht, er ist jedenfalls mein Herr. Ob er von den Menschenkin-
dern als Herr angenommen wird oder nicht, er ist auf jeden Fall 
von meinem Geist freudig als Herr und Meister anerkannt. Er ist 
der einzige Herrscher meines ganzen Wesens.« Ihr seht also, wie 
wahrhaft, völlig, praktisch und persönlich Paulus den Herrn Jesus 
kannte.

Der Text schließt ein, dass Paulus Jesus durch den Glauben kannte. 
Er hatte Jesus zu seinen Lebzeiten gesehen, aber dessen rühmte er 
sich nicht. Er war nun dahin gekommen, alles nur im Glauben zu 
sehen. Er wünschte vor allem, dass ihm die Gerechtigkeit zugerech-
net werde, die durch den Glauben von Gott kommt. Paulus glaubte, 
und darum erkannte er.

Wenn ein Mensch Christus nur mit dem Verstand kennt, ihm 
aber nicht mit dem Herzen vertraut, wozu ist seine Kenntnis gut? 
Sie wird ihn eher verderben als retten. Ihr müsst den Herrn Jesus 
Christus so kennen, dass ihr euch mit ganzem Herzen auf ihn ver-
lassen könnt. Ihr müsst ihn kennen, damit ihr Frieden habt, weil ihr 
ihm völlig vertraut. Ihr müsst ihn so kennen, dass ihr das Bewusst-
sein habt, ihr könnt von Tag zu Tag immer mehr in ihm ruhen, weil 
er euer ganzes Heil und euer ganzes Verlangen ist. Das heißt ihn 
wirklich kennen!



279

Paulus kannte den Herrn so aus Erfahrung, denn er sagt: »um ihn 
zu erkennen und die Kraft seiner Auferstehung«. Das ist wirklich 
die beste Kenntnis, wenn die Kraft einer Tatsache innerlich erfahren 
und im Leben zum Ausdruck kommt. Wenn wir aus dem Tod unse-
rer Sünde auferweckt sind, dann ist unsere Kenntnis von dem auf-
erstandenen Christus in der Tat vortrefflich. Wenn wir neues Leben 
in uns feststellen, das uns in geistlichen Dingen lebendig macht und 
von dem wir wissen, dass es aus der Auferstehung unseres Herrn 
entspringt und nach der mächtigen Kraft in uns gewirkt ist, die 
Jesus Christus von den Toten auferweckt hat, dann können wir uns 
in Wahrheit über die Trefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu, unse-
res Herrn, freuen.

Paulus kennt etwas von Christus und strebt nun nach mehr 
Erkenntnis durch eine wachsende Gleichheit mit ihm: »um ihn zu 
erkennen … und die Gemeinschaft seiner Leiden, indem ich sei-
nem Tod gleichgestaltet werde«. Paulus hatte in gewissem Maße an 
den Leiden seines Herrn teilgenommen; er wurde aus dem gleichen 
Grund wie sein Meister von den Menschen verfolgt und verach-
tet. Er hatte die Triebkraft Christi erlebt, Christi Liebe für die Men-
schen, Christi Eifer für Gott, Christi Selbstaufopferung und Christi 
Bereitschaft, für die Wahrheit zu sterben. Das ist eine vortreffliche 
Erkenntnis, und Paulus achtete sie höher als alle gesetzlichen Vor-
rechte.

Geliebte, es gibt keine Erkenntnis in der Welt, die mit der 
Erkenntnis Jesu Christi verglichen werden könnte. Es ist die 
Erkenntnis der höchsten Person: des Sohnes Gottes. Die Natur zu 
kennen, mit dem Gestein vertraut zu sein, die Sternenwelt zu erfor-
schen, alle anderen Dinge zu begreifen, ist, im Vergleich mit der 
Erkenntnis, dass sich Gott in der Person des Herrn Jesus Christus 
geoffenbart hat, vergleichsweise unbedeutend. In Jesus wohnt die 
Fülle der Gottheit leibhaftig. Er ist es würdig, dass man ihn kennt 
und immer erkennt. Engel und Fürstentümer vereinen sich mit allen 
Heiligen in diesem Gedanken. Eine Wahrheit über Jesus Christus ist 



280

wertvoller als alle andere Erkenntnis zusammengenommen. Das ist 
eine Erkenntnis, die niemand hat und haben kann, wenn sie ihm 
nicht vom Heiligen Geist gegeben wird. Deshalb ist sie so vortreff-
lich. Wir können zu jedem Menschen, der Jesus Christus kennt, 
sagen: »Fleisch und Blut haben es dir nicht offenbart.«164 Der muss 
göttlich gelehrt sein, der Christus kennengelernt hat.

Diese Wissenschaft kann nicht in den Schulen erlangt werden, 
auch nicht von gelehrten Professoren mitgeteilt werden, geschweige 
denn durch Jahre fleißigen Forschens erworben werden. Nur dem 
durch den Heiligen Geist erneuerten Herzen kann der Herr Jesus 
durch den Geist selbst geoffenbart werden, denn niemand kann 
Jesus einen Herrn nennen außer durch den Heiligen Geist. Das 
muss notwendigerweise eine erhabene Erkenntnis sein, wenn sie in 
dem einzelnen Menschen nur durch Gott selbst mitgeteilt werden 
kann.

Wenn ihr die Vortrefflichkeit dieser Erkenntnis sehen wollt, so 
seht auf die Auswirkungen. Manche Erkenntnis bläht auf, aber diese 
macht uns demütig. Je mehr wir davon haben, desto weniger sind 
wir in unseren eigenen Augen wert. Diese Erkenntnis heiligt, reinigt 
und befreit uns von der Liebe zur Sünde. Sie errettet die Seele – ret-
tet sie aus ihrer jetzigen Sünde und vom ewigen Verlorensein.

Diese Erkenntnis gibt dem ganzen Leben Adel; denn wer Jesus 
Christus kennt, lebt nach einer höheren Lebensordnung als der, der 
ihn nicht kennt.

Diese Erkenntnis, meine Geliebten, ist vortrefflich, weil sie nie 
verloren gehen kann. Es ist eine Erkenntnis, die stets zunehmen 
wird, selbst in der Ewigkeit. Die meisten Studien, die die Sterbli-
chen hier betreiben, werden in der künftigen Welt vergessen sein; 
selbst die tiefgründigsten Studien werden zu unbedeutend sein, 
um inmitten der Engelthrone weitergeführt zu werden. Aber die 
Erkenntnis Jesu Christi wird unendlich hoch eingeschätzt, und wer 

164	 Matthäus 16,17.



281

sie hat, wird scheinen wie die Sonne. Wer Jesus Christus kennt, wird 
fortfahren, zu seinen Füßen zu sitzen und zu lernen.

Ihr seht also, dass der Apostel um der Erkenntnis Jesu Christi, 
seines Herrn, willen, alles, dessen er sich einst gerühmt hatte, noch 
immer als Verlust rechnete. Dies war seine Berechnung, als er sei-
nen Brief schrieb. Es war nicht nur eine Aufrechnung aus seinen 
jüngeren Tagen, sondern es war sein jetzt erneuertes und bestätigtes 
Urteil. Meine Freunde, wie sieht unsere Berechnung aus?

Der große Apostel gibt uns noch eine dritte Berechnung, die als die 
Wertung seines ganzen Lebens angesehen werden kann. Da geht es 
nicht allein um die Vergangenheit oder die Gegenwart, sondern um 
beides. Hier ist es: »um dessentwillen ich alles eingebüßt habe und 
es für Dreck achte, damit ich Christus gewinne und in ihm gefun-
den werde«.

Hier seht ihr, meine Brüder, dass seine Wertung mit einer ernst-
haften Prüfung beginnt. Er sitzt in der Wachtstube des Prätoriums 
zu Rom, wo er Gefangener war, die Ketten umschließen sein Hand-
gelenk, während er schreibt. Er hat nichts mehr in der ganzen Welt; 
er hat alle seine alten Freunde verloren, seine Verwandten verleug-
nen ihn, seine Landsleute verabscheuen ihn, und selbst seine Brüder 
machen ihm oft Schmerz.

Kein Name ließ den Juden boshafter mit den Zähnen knir-
schen als der Name Saulus von Tarsus. Er wurde als der schänd-
lichste aller Renegaten165 betrachtet. Er hatte allen Grund zum Rüh-
men verloren; er hatte keine eigene Gerechtigkeit mehr, derer er sich 
rühmen konnte. Ihm war jeder Rest einer gesetzlichen Hoffnung 
genommen. Christus ist sein Alles, und er hat nichts anderes. Er hat 
kein irdisches Eigentum, er hat keine Vorräte für seine normalen 
Bedürfnisse. Seine Worte sind sehr wahr: »um dessentwillen ich alles 
eingebüßt habe«. Lasst uns in das Gefängnis treten und ihm eine 

165	 Renegat (von lat. re »wieder« und negare »leugnen«): jemand, der seine bisherige politische oder religiöse 
Überzeugung wechselt, der von den festgelegten Richtlinien abweicht; Abweichler, Abtrünniger.



282

persönliche Frage vorlegen. »Paulus, dein Glaube hat dich in völlige 
Dürftigkeit und Freundlosigkeit gebracht. Wie schätzt du ihn jetzt 
ein? Die Theorie ist ja gut, aber bewährt sie sich in der Praxis? Was 
willst du antworten, Paulus?«

»Wohl«, sagt er, »ich bekenne, ich habe den Verlust aller Dinge 
erlitten.«

»Bedauerst du das, Paulus?«
»Bedauern«, sagt er, »bedauern den Verlust meines Pharisäismus, 

meiner Beschneidung, meiner israelitischen Würde? Bedauern? 
Nein«, sagt er. »Ich bin froh, dass all das fort ist, denn ich halte es für 
eine große Befreiung, dass ich das alles nicht mehr habe.«

In seiner ersten und zweiten Berechnung nannte Paulus seine frü-
heren Gewinne »Verlust«, aber nun nennt er sie »Dreck«. Er konnte 
kein stärkeres Wort verwenden. Das Wort bezeichnet etwas, was 
wertlos ist. Man gebraucht es, um die Hefe des Weins, den Boden-
satz, zu bezeichnen. Eigentlich bezeichnet das ursprüngliche Wort 
Dinge, die den Hunden vorgeworfen werden: Hundekost, Kno-
chen von den Tellern, Krumen und trockene Stücke, die vom Tisch 
abgeräumt werden, sowie alles, was man gern los wird. Der Apostel 
nennt alle diese schönen Sachen, die er aufgezählt hat, nichts Bes-
seres als »Dreck«. »Vom Geschlecht Israel, vom Stamm Benjamin, 
Hebräer von Hebräern« – er schüttet alles vor die Hunde und ist 
froh, es um Christi willen loszuwerden.

Nun, meine Brüder, bemerkt, wie viel näher Paulus Jesus Chris-
tus gekommen war als früher, denn in seiner zweiten Wertung 
sprach er davon, ihn zu kennen, aber jetzt spricht er davon, ihn als 
sein Eigen zu gewinnen. Der Apostel bleibt die ganze Zeit über bei 
dem kaufmännischen Bild und meint, dass ich Christus gewinne 
und ihn mein Eigen weiß, dass ich ihn haben und halten und mit 
der Braut singen möge: »Mein Geliebter ist mein!«166 Hierfür kön-

166	 Hohelied 2,16.



283

nen wir alles für Dreck achten, damit wir ewig den Herrn Jesus 
besitzen möchten.

Dann fügt Paulus hinzu: »und in ihm gefunden werde«. Er sehnt 
sich danach, in Jesus verborgen zu sein und in ihm zu bleiben. Er 
verlangt, eins mit Christus zu sein und wie ein Glied am Körper 
in ihm zu sein. Er wünscht, in Christus hineinzugelangen, wie ein 
Flüchtling sich in seinem Zufluchtsort verbirgt. Er strebt danach, so 
in Christus zu sein, dass er nie mehr herauskommt, und wenn ihn 
jemand sucht, er ihn in Jesus findet.

Beachtet, wie Paulus bei dem bleibt, womit er angefangen hat, 
nämlich das Entkleiden seines Ichs von dem Rühmen nach dem 
Fleisch und das Sich-Bekleiden mit Christus. Er wünscht, in Chris-
tus erfunden zu werden, aber er fügt hinzu: »indem ich nicht meine 
Gerechtigkeit habe, die aus dem Gesetz ist«. Nein, er will nichts 
damit zu tun haben; er hat sie schon als Verlust erachtet und als 
Dreck über Bord geworfen und will sie nun überhaupt nicht mehr 
haben oder sein Eigen nennen.

Es ist sonderbar, wenn ein Mensch sagt: »indem ich nicht meine 
Gerechtigkeit habe«. Aber Paulus sagt so. Er leugnet seine eigene 
Gerechtigkeit ebenso eifrig, wie andere ihre Sünden leugnen. Er 
achtet aber die Gerechtigkeit hoch, die uns Christus erworben hat 
und die uns durch den Glauben zugeeignet wird. Er nennt es »die 
Gerechtigkeit aus Gott durch den Glauben«, und er schätzt sie sehr, 
ja, sie ist alles, was er wünscht.

Meine Brüder, das ist es, wonach wir suchen sollten. Wir soll-
ten uns immer mehr bewusst werden, dass wir Christus haben und 
in ihm beständig werden. Wir sollten ihm immer ähnlicher werden, 
selbst in seinem Leiden und Tode, und wir sollten die volle Kraft 
seines Auferstehungslebens in uns wirksam werden lassen.

Möge Gott uns Gnade geben, das zu tun; und je mehr wir es tun, 
desto mehr werden wir mit dem Apostel übereinstimmen, dass alles 
andere gering zu schätzen ist.



Über 20 Jahre lang hat Spurgeon an dieser vollständigen Aus-
legung aller Psalmen gearbeitet. Hunderte von Kommentaren 
der Kirchenväter, Reformatoren, Puritaner und zeitgenössischer 
Ausleger hat er zu diesem Zweck durchgearbeitet, um nicht nur 
seine eigenen Funde, sondern auch die Ergebnisse anderer Aus-
leger in dieser »Schatzkammer Davids« dem Leser nutzbar zu 
machen. Eine gründliche, tiefschürfende Vers-für-Vers-Ausle-
gung, eine Fülle ausgewählter Erläuterungen anderer Bibelaus-
leger sowie zur Predigt- und Bibelarbeitvorbereitung nützliche 
»Homiletische Hinweise« zeichnen dieses einmalige, gewaltige 
Werk aus.
Aus dem Vorwort: »Nun ist das Riesenwerk getan! Alle Ehre sei 
Gott dargebracht! Mehr als zwanzig Jahre sind dahingeglitten, 
während diese Arbeit unter meinen Händen war; aber den 
Reichtum an Gnade zu ermessen, der während dieser Zeit 
verschwenderisch über mich ausgeschüttet worden ist, dazu 
ist mein Herz bei aller Dankbarkeit nicht imstande. Dürfte ich 
nur hoffen, dass diese Bände anderen Herzen beim Lesen nicht 
weniger gesegnet wären, wie sie es mir beim Schreiben gewesen 
sind, so würde ich reichlich belohnt sein …« (Charles Haddon 
Spurgeon)

Charles H. Spurgeon

Die Schatz­
kammer Davids
Eine Auslegung der Psalmen
5352 Seiten 
Hardcover (5 Bände im Schuber)
ISBN 978-3-86699-372-3

inkl. edlem
  Schuber



Auch in dieser Autobiografie versteht es Spurgeon, seine Leser 
sowohl durch seine praktische und humorvolle Erzählweise als 
auch durch seine Konzentration auf das, was ihm allein wesent-
lich war, zu fesseln: »Gottes Ehre ist unser Ziel. Wir suchen 
sie, indem wir uns bemühen, die Heiligen zu erbauen und die 
Sünder zu retten.« Das schärfte der »Fürst der Prediger« seinen 
Studenten ein und lebte es selbst. Wir lernen Spurgeon als den 
Erweckungsprediger kennen, dem die Massen zuströmten, als 
Gründer eines Predigerseminars und eines Waisenhauses sowie 
als kämpferischen Theologen und Schriftsteller, dessen Bücher 
längst zu den Klassikern christlicher Literatur gehören.

Charles H. Spurgeon

Alles zur  
Ehre Gottes
336 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-89397-335-4



Spurgeons außergewöhnlich packende Predigten wurden 
wöchentlich in einer hohen Auflage gedruckt und wie eine Zei-
tung verkauft. Die Zahl seiner Predigtbände, Erbauungsbücher 
und Kommentare geht weit über hundert. Aus diesen Predigten, 
die heute noch so aktuell sind wie vor 100 Jahren, wurde dieses 
Andachtsbuch als Fundgrube geistlicher Erkenntnisse aus dem 
Wort Gottes zusammengestellt. Es bringt in lebendiger, originel-
ler, bildhafter, aber vor allem kompromisslos deutlicher Sprache 
das Wort des Herrn mitten in die Umstände unseres Lebens.

Charles H. Spurgeon

Auf Dein Wort
Andachten für jeden Tag
384 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-89397-305-7



C. H. Spurgeon ist bekannt als begnadeter, vollmächtiger Erwe-
ckungsprediger. Angefochtene aufzurichten, gehörte zu seinen 
besonderen Gaben. Dabei gab er den Trost weiter, mit dem er 
selbst getröstet wurde, und die Wahrheit, aus der er selbst lebte. 
Denn auch er blieb nicht vor vielerlei Anfechtungen verschont, 
und Depressionen waren ihm nicht unbekannt.
Sein Zuspruch gewinnt überzeugende Kraft und lebendige 
Wirkung aus Gottes Wort. So stellt er uns vor den, der durch 
Christus verheißen hat, Gebet zu erhören, Not in Segen zu 
verwandeln und denen, die ihn lieben, alles zum Guten mitwir-
ken zu lassen.

Charles H. Spurgeon

Ich bin der 
Herr, dein Arzt
Worte des Trostes für Kranke, 
Betrübte und Notleidende
112 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-86699-323-5

Auch als Hörbuch verfügbar.
Als MP3-CD oder als 
Download.
Laufzeit: 2,5 Stunden
ISBN 978-3-86699-939-8



Dieser Band enthält Predigten über die Kreuzesworte Jesu:
• Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun!
• Heute wirst du mit mir im Paradies sein.
• Siehe, dein Sohn! – Siehe, deine Mutter!
• Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?
• Mich dürstet!
• Es ist vollbracht!
• Vater, in deine Hände übergebe ich meinen Geist!

Vor uns liegt wieder ein echter Spurgeon: bildhaft, schriftgebun-
den, mit leidenschaftlicher Einseitigkeit Christus zugewandt, zu 
Herzen gehend, unablässig an den Willen des Lesers appellie-
rend und doch nichts abstreichend von der Gnade Gottes, auf die 
alles ankommt.

Charles H. Spurgeon

Es ist 
vollbracht!
Christi Worte am Kreuz
192 Seiten, Hardcover
ISBN 978-3-86699-356-3


	bookmark2
	bookmark3
	bookmark4
	bookmark5
	bookmark6
	bookmark7
	bookmark8
	bookmark9
	bookmark10
	bookmark11
	bookmark12
	bookmark13
	bookmark14
	bookmark15
	bookmark16
	bookmark17
	Vorwort 
zur 7. Auflage
	Hast du mich lieb ?
	Was er euch sagt, 
das tut
	Die Wasserkrüge 
zu Kana
	Dankbarkeit
	Christi Vertreter
	Das verlorene 
Geldstück
	Das verlorene Schaf
	Die Annahme 
des Sünders
	Jesus wusste, 
was er tun wollte
	Der Verrat
	Die Wiederherstellung des Petrus
	Arbeite für Jesus !
	Joseph von Arimathia
	Der Tod 
des Stephanus
	Eine geschäftsmäßige Berechnung



